

पुरातत्त्व विकाग पुरतकावय

# प्राचीन नेपाल ANCIENT NEPAL

संख्या १७३ बैशाख २०६७

Number 173 May 2010

सम्पादक मण्डल प्रधान सम्पादक विष्णुराज कार्की सम्पादक उद्भव आचार्य श्यामसुन्दर राजवंशी

Chief Editor

Bishnu Raj Karki

Editor

Uddav Acharya

Shyam Sunder Rajbamshi

## विषय-सूची Contents

## अंग्रेजी खण्ड

## **English Section**

| Buddhist Light: Buddhism and Sino-Nepal Cultural Linkage  Prof. Dr. Khadga Man Shrestha1-10 |                                                 |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--|
| नेपाली खण्ड<br>Nepali Section                                                               |                                                 |  |
| फर्पिङ्ग उत्खनन् प्रतिवेदन २०६१                                                             | उद्भव आचार्य११-२३                               |  |
| काठमाडौं उपत्यका स्थित ब्रह्माका तीन प्रस्तर                                                | ् मूर्तिहरू<br>डा. सावित्री मैनाली२४-२१         |  |
| कालिकोट जिल्ला मान्मास्थित पञ्चदेवलहरूको                                                    | एक अध्ययन<br>रामबहादुर कुँवर                    |  |
| लुम्बिनी अशोकस्तम्भाभिलेखको अर्थ व्याख्या प                                                 | रुक समीक्षा<br><i>श्यामसुन्दर राजवंशी</i> ३६-४८ |  |

# Buddhist Light: Buddhism and Sino-Nepal Cultural Linkage

#5 Prof. Dr. Khadga Man Shrestha

### **Abstract**

Mount Everest remains as the symbol of Nepal-China cultural relationship. The Himalayan mountain being the home of early man the relationship of the two countries continued from prehistoric, proto historic and historic period. Nepal's relation with her northern neighbur is deep rooted because many ethnic communiities of Nepal are of Mongolian origin and Nepal-China relationship became cordial with the exchange of presents like **Gunakaranda Vyuha Sutra** (third century A.D.) which deals with Boddhisattva Charya. The tie of frendship between the two countries continued from language. The tangible and intangible cultural heritage facilitated the development of relation between the two countries for mutual benefit. The exchange of scholars of both countries also facilitated development of relation. The skilled craftsmen enriched the art, architecture and sculpture of the two countries and promoted common culture known as Bodhisattvayana which developed Mahayana and Vajrayana Buddhism. The ethical meaning of Panchaseel promoted diplomatic relation in keeping with the principle of equality, non-interference in the interval affairs of each others country and respect of sovereignty. The mission of diplomatic relationship fostered pure land Buddhism. The Buddha light or Buddha way of life or pure land Buddhism of China is entertained by both the countries.

Key words: Bodhisattva Charya, Bodhisattvayana, Mahayana, Vajrayana, Panchaseel, Gunakaranda Vyuha Sutra.

### Introduction

Nepal and China have been nourshing the age old cultural tradition since time immemorial. Mount Everest (Chomolongma) remains as the testimony of frendship between the two countries. The HimalayaMountain is regarded as the house of early men (homonids), ape men by anthropologists. Civilization downed in this part of the globe since prehistoric and historic periods. Both the countries fostered common Culture. The ethnic groups residing in the Himalayan region are taken as the ancestors of ethnic communities of both the countries. Nepal

is inhabited by aboriginal ethnic communities of Mongolian origin such as the Kiratas. The Newars derive their origin from one of the ethnic tribes known as Nerbung. The Tamangs trace their origin from the horse riders of Mongolian tribe. In the same way the Lepchas, the Gurungs and the Magars belonged to Mongolian Origin.

Tradition mentions that in the Pleistocene age, the northern India consitituted a big lake which consisted of Bihar and Utter Pradesh of present India too. As it drained gradually, it was confined to Nagadaha in the primordial period.<sup>1</sup>

Yajnamanpati Vajracharya "Preface" Svayambhu Mahapurana by Badri Ratna Vajracharya Kathmandu; 2005 A.D. p. 12

### Manjushree Mythology

Early Nepal-China relations are shrouded in legends. Mahamanjushree or Manjudevacharya came from Maha-China (greater China) Wu tai-shan (Five peaks mountain) of China to pay homage to primordial light known as Svayambhu. He is credited for draining the water of Nagadaha and made the Kathmandu Valley inhabitable. He is referred to have performed Jalastambhavayoga and cut Kutapala Parvata (gorge of southern hill known as Kutapala Parvata). Then water began to flow out of the Valley. Tradition mentions that Manjudevacharya, Mahamanjushree established Manjupatan city. It appeared like Herukamandala. Mandala is conceived as the basis of any auspicious work. Svayambhu Purana refers that it appeared as Mahasamvara Mandala, Chakrasamvara Mandala, Hevajra Nairatma Mandala etc. According to the Buddhist tradition of Nepal, Vajracharyas and Shakyas practice Samadhiyoga in 24 important religious shrines known as Parvasewa or Pithaseva. They are in three circles namely Chakracitta (Consciousness) Chakravaka (speech) Chakrakaya (body). All the three circles are called Cittamandala, Vakamandala and Kayamandala. The three circles and twenty four Pithas (religious shrines) of Nepal Mandala and Cakrasamvara Mandala are identical. Thus Nepal Mandala is conceived on the basis of Chakrasamvara Mandala.2

The Gyanesvara inscription of Jayadeva II of Lichhavi period later mentioned Nepal Mandala³ in historical period. Nepal was famous as Nepal Mandala from ancient time. Mandala is the base of worship. The centre of Mandala is surrounded by circles based on religious and cultural traditions. The capital is the central point of a country known as Mandala, surrounded by territiries or provinces. Nepal Mandala was the capital surrounded by different territories of provinces.⁴ The mythology indicates that the first immigration in the Kathmandu Valley was from the north.⁵ Relation between Nepal and China has long history besides mythological illusion.

Scholars write that Sino-Nepal relation existed from ancient time on the basis of religion and trade. Mostly the trade with Tibet was carried out through the Kathmandu Valley. Nepalis have significant contribution in the spread of Buddhism in the Himalayan region. In the same way the Tibetan monks have prominent role in the revival of Buddhism in Nepal.6 It is mentioned that around the first century A.D., Buddhism was introduced in China in the Han Empire. Gradually it spread to all parts of China.7 Theravada (Buddhism of the Theras or elder Bhikshus) was preached in Pali language. Mahayana better known as Bodhisattvayana is preserved in Sanskrit language. Theravada Buddhism has its base in Sri Lanka. The Buddhist scriptures are said to have been written in Pali in the 1st centruy A.D. In the

Manish Shakya, "The Concept of Nepal Mandala", Lalitpur; Buddha Jayanti Golden Jubilee Souvenir, 2006 A.D. pp. 126-128. cf. Naresh Man Bajracharya "Buddhism in Nepal Mandala. A Conference on the Buddhist Heritage of Nepal Mandala" 1998, Lalitpur; Lotus Research Centre 1998) pp. 113-128.

Dhana Vajra Vajracharya, Lichhavi Kalka Abhilekh (Inscription of Lichhavi Period) Kathmandu; Centre for Nepal and Asian Studies, 1996 A.D. pp. 57-76.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> T.R. Vaidya, "Nepal Mandala," Unpublished article.

Vijaya Kumar Manandhar, A Comprehensive History of Nepal China Relations Upto 1955 A.D., "New Delhi," Adroit Publishers, 2004
A.D. p. 18.

Punya Prasad Parajuli, "Nepal Ra Tibet Bichko Dharmik Antaersambandha," (Religious interrelation between Nepal and Tibet) Kathmandu; 1991 p. 91 cf. Dudjom Rinpoche, "The Nyingma School of Tibetan Buddhism, First Fundamentals and History, "History of Ancient Sect published in Tibetan Language.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Manandhar, f.n. No. 5, p. 18.

introduction of *Bodhicharyavatara*, Watulawasava Vajra Rinpoche (Sridhar Rana) writes that the Buddha preached his teachings in Magadhi, Pali while in Magadha and he preached his doctrine in other parts of northern India in Sanskrit. Therefore, Pali Buddhism is known as Southern Buddhism and Sanskrit Buddhism as Northern Buddhism. Mahayana is also known as Agrayana, Sutrayana and Paramitayana.<sup>8</sup>

According to Sridhar Rana Mahayana is the continuation of Bodhisattvayana and Vaitulyavada which are apparent in Pali *Tripitaka*. Vaitulyavada was certainly in existence before the third Buddhist Council held in the time of Emperor Ashoka (243 B.C.) in the third centruy B.C.<sup>9</sup>

### Faith on Mahayana/Bodhisattvayana

Mahayana in the form of Bodhisattvayana was very popular in Nepal. It is attested by the icon of *Bodhisattva* found in Lumbini excavation and Hadigaon. The nine texts of Mahayana are very popular in Nepal. These texts were taken to Tibet and from there to China and translated into Chinese. Most of these texts were taken to China via Gilgit Central Asia). The nine *Sutras* included.

- Lalitvistara Sutra, 3rd century B.C., translated into Chinese in 221 A.D.
- Saddharmapundarika Sutra, translated into Chinese in 225 A.D.
- Suvarna Prabhas Sutra translated into Chinese in 397-439 A.D.
- Samadhiraj Sutra. Its original form was Chandra Prabhadeep Sutra. Its earliest translation was into Chinese in 450 A.D.

- Eankavatra Sutra which explains the term Tathagata Garbha, Alayavijnana Cittamatra, translated into Chinese in 443 A.D.
- f) Gandhavyuha Sutra A part of Avastamsaka Sutra, translated into Chinese in 265-316 A.D.
- g) Dasabhumika Sutra.
- h) Asta Sahashrika Prajnaparamita Sutra 100 B.C.
   It's translation into Chinese was in 659 A.D.
- Tathagataguhyaka Sutra better known as Guhyasamaja Tantra.

It was translated into China in 930-1000 A.D.<sup>10</sup> when the Mahayana *Sutras* were introduced into China by the missionaries of India and Central Asia, it was already regarded as the authentic worlds of Lord Buddha. But there is controversy in it.

### Popularity of Avalokitesvara Cult

It is stated that Gunakaranadavyuha Sutra was written towards the 1st century A.D. to popularize Dana Paramita of Panchadana. Tibetan historian Buton Rinpoche writes - "During the time of Lhatho Thori New yambula Nhamkhangko (233 A.D.) Guna Karandavyuha Sutra was sent to Tibet as present from Nepal Mandala.11 During the time Panchadana festival had started in Nepal Mandala. Gunakarandavyuha Sutra is one of the several Mahayana Sutras published in prose as well as verse. (1600 verses). It was published in 187 A.D. in Calcutta. It was edited by Satyavarta Samasrami. Ratnakarandavyuha Sutra translated into Chinese in the 3rd century A.D. includes some parts of Gunakarandavyuha Sutra. The entire chapters of the text do not belong to the same period (3rd century A.D.) Only Ratnakarandavyuha Sutra is the collection

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Acharya Dharma Vajra, Trans, Narayan Prasad Rijal "Upodghat" (introduction) Bodhicharyavatara Kath; Siddhi Bdr & Rukmani Shrestha, 2000 A.D., pp. 44-45.

<sup>1</sup> lbid., p. 44

Min Bahadur Shakya, "Introduction" Nava Sutra Sangraha by Dibya Vajra Vajracharya, Nava Sutra Sangralia Lalitpur; Bodhi Prakashan Kendon, 1990 A.D. pp. 22-36.

Harsha Muni Shakya, Buddha Dharmako Vikashama Shakya HaruKo Den (Contribution of the Shakyas in the development of Buddhism) Kathmandu; The Shakya Foundation, Nepal, 2006 A.D. pp. 36-37.

of all teachings of the philanthropic activities of Avalokitesvara. The text has incorporated the ideas of Adi Buddha or primordial Buddha. The first translation of Guna Karandavyuha Sutra was done by Thonmi Sambhota during the period of Srong-tsan-Gampo (617-650 A.D.). 12 The theme of both the Sutras is the compassion of Avalokitesvara. The availability of the icons of Bodhisattva Avalokitesvara in the 1st century A.D. and the currency of Mahayana Buddhism during that period shows the currency of Bodhisattvayana in both the countries. It set a bench mark on the relation between Nepal and China. 13

### The legend of Simha Sarthabaha

The legend of Simha Sarthabaha is very popular in Nepal. Its story is related with compassion of Avaloketesvara. The theme shows that Avaloketesvara appeared in the form of light and prophesized that the fairies who accompanied him (Simha Sarthabaha) from Tamradwipa (Tibet) to Simhakalpa (Kathmandu) belonged to Rakshasas. Chapter fifteen of Gunakarnada Vyuha Sutra mentions that the 4740 verses of the text are related with the narratives of Shakyamuni Buddha's previous existence as Simhala or Simha Sarthabaha.

### Chorten of Bhakar

It is said that a big *Chorten (Chaitya)* still exists to Bhakar in Lhasa dedicated to Simha Sarthabaha. It is stated that the *Chorten* was vandalized during Cultural Revolution 1966 A.D.<sup>14</sup> It is also referred that at Jhyampaling *Chaitya* was constructed in the memory of Simha Sarthabaha

(Chhod-Pung-Narbu-Ge) during the time of Tibetan king Dwong-Glde (1059-1109 A.D.)15 The Jhyampaling Chaitya existed as the symbol of Nepal-China relationship. In the Jyampaling Gumba (monastery) an image of Boddhisattava Maitreya is placed. The Tibetans call Bodhisattava as Gylba Jhyampaling. It is the sacred place. A great fair is held over there. On the ground floor, there is an image of Samvara in the form of buffalo. On the second floor Karunamaya with six hands is embellished. It is 20 feet long image. In this floor, the pictorial narrative of Shakyamuni Buddha's career is depicted. The pictures included the concepts of Prajnaparamita and Mandalas. The floor contains cupboards full of holy scriptures. The Buddhist holy scriptures are written with the ink of gold and silver. Under the cupboards different Mandaps are embellished. The temple's height is eight storied. It is not less that 20 feet height. Inside the Gumba is the statue of Simha Sarthabaha. All these artifacts are the creation of Nepali artists.16

### Jyampaling Chaitya (Digarcha) and its Trade Fair

In the Jyampaling Chaitya about 60 to 70 Buddhist monks live. Jyampaling is four days walk from Lhasa. It is on the other side of Sangpo River (River Brahmaputra). On the way lies the Chitiso. A great trade fair is conducted in Jyampaling. The Amdus of Siling, (the Capital of Chhicuhai) the Khampas of Khan, The Bhoyebas of Lhasa, the Chyangbas of Sikatse, the Kongs from the side of Assam, the Sakories of inner Mongolia come to take part in the fair. Nabu<sup>17</sup>, the popular commodity of

<sup>12</sup> Min Bahadur Shakya, Gunakarandavyuha Sutra, Lalitpur; Nagarjuna Institute of Buddhist Studies 1997 A.D. pp. 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Mahisvara Raj Vajracharya, *Mahayana Buddha Dharmko Udbhava* (Origin of Mahayana Buddhism) Lalitpur; Nepal Bauddha Mahasangh, 2005 A.D. p. 57.

<sup>14</sup> Shakya f.n. No. 9, pp. 26-27.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Harsha Muni Shakya, "Nepal Ra China Bichko Maitriko Pratik Jhyamaling Ko Vishal Chaitya" (The Great Chaitya of Jhyamaling, the symbol of Nepal China friendship), Buddha Dhama Ko Vikasma Shakyaharuko Den (Contribution of Shakyas in the Development of Buddhism) Kathmandu; The Shakya Foundation, 2063 V.S. p. 1.

<sup>16</sup> Ibid

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Nobu is a cloth woven out of thick and fine wool. The cloth is vary durable. It is very popular cloth in different states of China and Inner Mongoha. The art of its weaving is of Nepali origin.

trade, golden and copper inks are cultural goods. The *Jympaling* fair is held once a year. In the fair it is stated that the chief trader Simha Sarthavana is commemorated. Up till now the rituals conducted by Nepali traders are observed over there. There are 60 to 70 shamanist Buddhist monks in *Jyampaling Chaitya*.

#### Chitiso Gumba

After the conclusion of Jyampaling fair, the traders of Lhasa live in Chitiso village, where Chitiso Gumba is located. It was made by Nepali traders. There is an image of Mahankal in Chitiso village. The Nepali traders offer Samayebaji<sup>19</sup> to God Mahankal. They invite their relatives to that feast. After celebration, they return to their shops. According to the census of the office of Nepal Envoy conducted in 1974 there are 284 Nepali traders in 142 houses in Chitiso, Tanang and Gyaling villages in Tibet. Tibet is known as a country of one months walk from Kathmandu.

### Sakari Chorten (Ratna Chaitya)

Sakari Chorten or Ratna Chaitya inscription mutilated form shows that the Chorten was made by the Newar traders inhabited in Sigachhen or Unikhachhen (ten houses in Nepal Bhasa) or Digarcha. Initially there were only ten houses of the Newars. Ratna Chaitya is located in a place called Tacho" near Sambasyar River. The Chaitya was constructed by Koliyas, Shakyas of south coliyagrama (ancient name of southern part of athmandu) in the seventh centruy. The Sigachhen Chorten located to the east of Sigachhe Bazar in the delle part of Chhangpongdi (Brahmaputra River) is similar with the Stupa of Patan. The Tibetans call

it "Sakari Chorten". Newars calls it Ratna Chaitya. Chorten is constructed with the relics of great man or religious saint. It commemorates the heroic deeds of mortal beings, The Ratna Chaitya remains as a symbol of veneration for the people of both China and Nepal. It is another milestone to (anthropomorphize) the Buddhist saints. Generally the people of both the countries venerate Saptamunis, seven Buddhas Vipasvi, Shikhi, Vishwabhu, Kashyap, Krakuchhanda, Kanakmuni and Shakyammuni. The Stupa of Bauddhanath is said to have been constructed keeping the relics of Kashyap Buddha in Garbhagriha, Svayambhu Mahachaitya consists of the relics of Vipasvi Buddha and Namobuddha with the relics of prince Mahasattva (earlier existence of Shakyamuni Buddha in his previous birth as Bodhisattva) aimed at compassion to all. The Buddha made his teachings to do away with Avidya (ignorance) with the light of wisdom, Knowledge of Four Noble Truth, Eightfold Noble Path and Dependent Origination (Pratityasamutpada). These are truly the light of the Buddha.

### **Antiques**

Several antiques remind us the deep relationship that existed between the people of two countries. The tympanum of the main door of *Ratna Chaitya* dated 960NS (1840 A.D.) was renovated by Shakya *Bhikshu* Rajmuni of Kiritipunya Mahabihara Lagan, Kathmandu. The traders of Sigachhen pay homage and consecrate the *Chaitya* once a year.<sup>21</sup>

### Phawa Gumba of Kerung or Phagpa Buddhist Vihara

Buddhist tradition believes that princes Bhrikuti of Nepal while going to Lhasa had passed

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Shakya, f.n. No. 13, pp. 23

<sup>\*</sup> Samayabaji is a Nepali dish offered to non-vegetable deity. It includes flat rice or bitten rice, fried flat rice, meat, soybean, fish, ginger and wo or bara, bread made of black pulse or bean: Shakya f.n. No. 13, p. 23.

x bid, p. 17.

<sup>⇒</sup> pid, p. 27.

Via Kidhog (Kerung) in Monguel province. She had taken shelter in Pangsing village made by Yarung Bhapo (Newars of Patan). The Bhikshus of Phagpa Buddhist Vihara and many elder citizens of Monguel province believe that Avalokitesvara Karunamaya's image taken by Bhrikuti was installed there. The Vihara is known as Cherisi Chungla Khang or phagpa Gumba. Later Buddhist scholar Kshemendra wrote that an image of Avadanakalpalata was in the Gumba. The image was made of Astadhatu (eight kinds of metals). To the east of the Gumba an inscription existed (no longer exists now). It mentions the account of Bhrikuti's journey and names of Nepali craftsmen who built the Gumba.22 The Phagpa of Kerung also ordained the Buddhist monks of Nepal. The Buddhists of Tibet as well as their Nepali counterparts venerate the four Avalokitesvaras of Nepal and Kerung. There are Avalokitesvaras of Janabahal, Bungmati, Nala and Kerong.

### Introduction of Buddhism in Tibet

Tradition mentions that Aa-thi-chyampo was the first king of Tibet. His sixth successor was Logula- chyanda. During the time of King Lha Tho Tho-ri Chayang, Buddhism was introduced in his country with the introduction of *Gunakaranadavyuha Sutra* and a golden *Chaitya* as holy cultural present from Nepal.

### Thirty two Shops of Sigachhen

As mentioned above Jhikhachhen in Nepal Bhasa means ten houses, Sigachhen in Tibetan language, popular name in Nepali Digarcha. In the seventeenth century during the time of Pratap Malla there were thirty two shops and ten Palas (Community organizations organized for common interest). Among them five Palas are there at present

according to Nepali Envoy's statistics. The names of the shops of traders of Sigachhen are as follows.

| 1. Thaya Chhong Khang                 | merchants of Sankhu                  |
|---------------------------------------|--------------------------------------|
| 2. Shiling Chhong Khang               | merchants of Sankhu                  |
| 3. Tyakastu Chhong Khang              | merchants of Om Bahal Kath           |
| 4. Chhamshhang Chhong Khang           | merchants of Naghal Tole, Kath       |
| 5. Yola Chhong Khang                  | merchants of Lagan Tole Kath         |
| 6. Mukhangsar Chhong Khang            | merchants of Itumbahel, Kath         |
| 7. Syu Shhad Chhong Khang             | merchants of Onta Bahal (Lagar       |
| 8. Sya Chhong Khang                   | merchants of Kohiti Tole, Kath       |
| 9. Atusomagy Chong Khang              | merchants of Nabahil, Kath           |
| (Pala the Supporting Committee of the | he Community)                        |
| 10. Nebu Chhod Khang                  | merchants of Nabahil                 |
| 11. Chwang Khang Chhong Khang         | merchants of Sarunani, Patan         |
| 12. Jandu Chhong Khang                | merchants of Sarunani                |
| 13. Nesi Chhong Khang                 | merchants of Tahabil                 |
| 14. Dhinchyo Chhong Khang             | merchants of Nag Bahal               |
| 15. Gyachho Chhong Khang              | merchants of Nag Bahal <sup>23</sup> |
|                                       |                                      |

### Nechoo Gumba

Under the bottom of hill to the eastern side of the compound of Dhepung Gumba, a big Nechoo Gumba is located. Near the Gumba there is a pipa tree. It is stated that on the branch of the pipal tree. there is an image of pigeon. It is a popular belief that the pigeon flew from Nepal. This Gumba with golder roof includes the image of Bhimsen. The Bhikshus offer worship to this Gumba. About 500 Buddhist Bhikshus live in this Gumba. In the famous Gumbas of Lhasa the great Dhamis (Shamanists) live. There are many such Gumbas in Lhasa. The Nechoo Gumba is the most embellished one. Newars living in Tibe: every day pay homage to Bhimsen at Muratimba Gumba of Bhakar for successful transaction of the trade. They established the image of Bhimsen at the slops too. The Bhimsen of Tibet is said to be

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Harsa Muni Shakya "Bhot Ra Nepal Bichko Dharmik Sambandha" (Relation between Nepal and Tibet) Lalitpur; Buddha Jayanti Golde-Jubilee Souvenir - 2006 A.D. pp. 35.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Harsa Muni Shakya, Buddha Dharmako Vikasma Shakyaharuko Den (Contribution of Shakyas in the promotion of Buddhism) Kathmandu. The Shakya Foundation Nepal, 2006 A.D. pp. 35 Buddha Jayanti Golden Jubilee Souvenir, 2006 A.D. p. 33.

Dharmapal conceived by Padmasambhava. Every year the Jyapus (farming community) of Subahal Bhimsensthan go to Tibet as per tradition maintained by their ancestors. The elders of 10 Palas business community) and merchants of 32 shops welcome them. The domicile Nepalis of Lhasa go to welcome them. They offer golden Kikimpa (Silver Leaf) to Bhimsen raising funds. A great feast is organized on the arrival of Bhimsen. It shows that the Jyapus worked as porters in the trade with Lhasa. It shows the interactions between two countries and it thus constitutes people to people relation.24

### Pilgrimage to Lumbini: The Birthplace of Lord Buddha

The Buddhist holy Sutras mention that the Buddhist get merit in making pilgrimage to Lumbini, the birthplace of Lord Buddha. Lumbini was regarded as the most holy pilgrimage shrine. To refer Mahaparinirvana Sutra, Loard Buddha has described \_umbini as a place with contemplative virtue. He had advised all his faithful followers and devotees to visit \_umbini from the beginning of the 6th century B.C. \_umbini remained as holiest of the holy sites among Chaturmahasthanani (four pilgrimage sites).25 It is attested by the archaeological remains of Lumbini 'ativity Site. Lumbini is inscribed in the World -eritage sites of UNESCO in 1997 A.D. The Chinese · Joh Chih monk of the Tang dynasty (265-420 A.D.) Seng-Tsai (265-420 A.D.), Fahien 406 A.D., Chi-Meng Oninese monk) 424 A.D., Hiuen Tsang (629 A.D.) . sited Lumbini and Kapilvastu.26

Buddha Bhadra and Advaya Vajra's contribution to China in the translation of Buddhist scriptures and texts indicates the close relationship of the scholars in the hoary past.

The seventh century A.D. constituted a watershed in Nepal-Tibet relations.27 The matrimonial relationship between the two countries cemented the relationship of them. Princess Bhrikuti had taken Acharya Sheel Manju and images of Akshobhya, Tara and Buddhist texts to Jokhang Bahi of Lhasa. Sheel Manju, the great scholar of Nepal contributed a lot in the awakening of Tibet with Buddha light.

### Frequent Visits of the Chinese Monks to Nepal

The frequent visits of the Chinese monks and some Korean monks shed Buddhist light in Nepal-China relationship. Hsuan Chao entered Nepal in 654 A.D. Chinese princess Wen-Ching financially helped him for his journey. The Chinese envoy Wang Hsuen-tse met him in India. On their way back they arrived in Nepal where the Nepali ruler helped Hsuan Chao to proceed towards Tibet.28 Tao-fang came to Nepal settled in a Vihara in the Kathmandu Valley about 650-655 A.D. Mathsimha of Shih-hui went to India with the monk Pieu to study Sanskrit. Hsuanhui came to Nepal on his way back to China. Wu-Kung, a Chinese monk visited Lumbini in 764 A.D. in the Tang period.

### Nepali Monks Visit to China

Vimoksasena and Subhakarasimha went to China in the sixth and eight centuries respectively. They translated Buddhist texts into Chinese. Vimoksasena was a Shakyan prince of Kapilvastum, Nepal. He went to China with Gautam Prajnaruchi a Buddhist scholar of Banaras in 516 A.D. He translated

Arsa Muni Shakya, "Bhaot Ra Nepal Bichko Dharmik Sambandha," (Religions relation between Tibet and Nepal) Lalitpur; Buddha -ayanti Golden Jubilee Souvenir, 2006 A.D. p. 33

E Sabu Krishna Rijal, "Archaeological Activities in Lumbini 1975-77" Kathmandu; Department of Archaeology, Ancient Nepal No. 30-39, 1975 A.D. p. 38.

anandhar f.n. no. 5, pp. 19-21.

<sup>- &</sup>gt;em Raman Upreti, Nepal-Tibet Relations, 1850-1930. Kathmandu; Ratna Pustak Bhandar, 1998 A.D., p. 3.

<sup>■</sup> vanandhar, f.n. no. 5, p. 44.

a number of Buddhist texts into Chinese. Subhakara Simha, a son of the royalty of the Shakya family of Nepal claimed decent from king Amritodana, the uncle of the Buddha. He studied in Buddhist University of Nalanda. He went to China with a large collection of Sanskrit manuscripts and presented to Chinese Emperor Huuan-tsung. He translated *Mahavairochana Sutra*. He was a teacher of Itsing (683-727 A.D.)<sup>29</sup>

### Agrahara (Land tax) Allocated for Sending the Porters to Tibet

To quote the inscription of Shiva Dev II of Lagan Tole, five porters were sent to Tibet with the expense of government revenue every year. It is known as Bhota visti: (tax on land as levy by government). The inscription dated 119 N.S. (999 A.D) makes provision of allocating land tax for facilitating trade with Tibet every year.30 Towards the close of the 10th century, Nepal's trade with Tibet flourished. The commodities constituted the cultural goods. It has already been discussed earlier that the traders of Kirti Punya Mahavihara of Lagan Tole and other Viharas of Dakshin Koliyagram were involved in trade with Tibet. The traders and craftsmen of Nepal were skilled in metal crafts. It is also clear from the accounts of Christian mission. The income of the trade with Tibet was spent to make Viharas and temples. Besides this, the venerable Lamas of Tibet had made different temples and Vihars in the religious sites. It had strengthened the friendly relation with Tibet. Moreover, the religious rites and rituals were performed by Lamas and Vajracharyas in each other's country. Svayambhu (Sansgun - holy place) Mahabaudha, Namobudha are equally sacred power shrines to all Buddhists of this region. These shrines are taken as the Centres of Pilgrimage. To give a cursory glance at the inter-cultural relationship between Nepal, Autonomous region to Tibet and China it is obvious that the cultural relationships between them was promoted for centuries.

# The Siddhas, Preachers and Vajracharya Gurus Maintained Cultural, Intellectual Hot Line

The Siddha, the Preacher and Vajracharya Gurus maintained cultural and intellectual hot line in between the two countries. The Siddhas and preachers from (8th to 14th centuries) maintained cultural hot line in between Nepal and China. via present Tibetan autonomous region. In the early medieval period many Viharas were constructed in Nepal. Nepalis traders were greatly benefited by the trade with her northern neighbor. As a result of it, many Viharas were constructed in ancient and early medieval periods. During the time of Narendradev 21 Viharas were constructed in the South Koliyagram (lowerpart of downtown kathmandu). Many Viharas emerged in the Kathmandu Valley. Nepal served as a training ground or interaction between the scholars of India and Tibet. The Tibetan scholars learnt Sanskrit in Nepal before going to India. The Indian scholars also got acclimatized in the Himalayan region of Nepal before going to Tibet. Before going to Tibet Padma Sambhava lived in Pharping grotto for six years and practiced Vajrakila Sadhana (austere practices) Dipankara Shree Jnana Atisha lived in Bikram Sheel Mahavihara at Thamel. During the Licchavi period. (1st to 9th Century) Leela Vajra (741 A.D.) one of the eighty four Siddhas, initiated Namasagiti (text relating to Pancha Buddha and Vajra Sattva). He was one of the teachers of Virkramasheela Mahavihara and Nalanda University. He made Sikhomu Vihara of Kathmandu, Marpadopa was the disciple of Vagisvara and Kanakshree. brother of Phamthinpa. Tibetan scholar Marpa was initiated in Ratnakara Mahavihara of Gabahal, Patan. Rwa Vajrakirti rival of Marpa had education from

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Ibid., f.n. no. 5, pp. 44-48.

<sup>30</sup> Dhana Vajra Vajracharya; Licchavi Kalka Abhilekh (Inscription of Licchivi Period) Kathmandu; Centre for Nepal and Asian Studies. 1996 A.D. pp. 514-518.

Guru Bharo (Vajra Bhairu Acharya).<sup>31</sup> Many Tibetan scholars came to learn Sanskrit with Nepali Vajracharyas. Dharma Swamin's (1197-1264 A.D.) accounts of Nepal are taken as accounts of Chinese traveler Hiuen Tsang, Fahien and Itsing. His account of the festival of Matsyendra Nath is an eye witness account in the 13th country.

## Arniko's Contribution for the Promotion of Buddhism in China

During the 13th century, Phagpa, the monk of Sakya monastery of Tibet was the Guru (Teacher) of Chinese Emperor Kubilai Khan. During that time, Nepal was the centre of interaction between the countries of South East Asia in Buddhism.32 The craftsmen and the artists of Nepal commanded respect in Tibet by their art works. The Mongol Emperor of China Kubilai Khan had made Arniko, a prominent figure in his court. Arniko influenced the life and culture of monks in Wu-tai-shan of China. To quote P. Landon, there is still a structure remotely resembling Boudhnath and Svayambhunath at Wutai-shan. Manjushree is the guardian deity of China, Arniko had influenced the Chinese Emperor by his master piece art works. Arniko first influenced the Phagspa by making a golden pagoda in Sakya monastery. It was by the recommendation of Phagpa, the spiritual teacher of the Emperor, Arniko was invited to China. He established his credibility there by making a White Pagoda or Stupa, within two years The Emperor was highly impressed by his skills in metal casting. He repaired many icons in Beijing and

his paintings excelled. He left an imprint of Nepali Buddhist art over there.<sup>33</sup>

### Suspension of Sino-Nepal Relationship

Vijay Kumar Manandhar writes- "The collapse of Tang dynasty at the beginning of the 10th century led to the suspension of Nepal-China relations for about two hundred years."<sup>34</sup>

An extract of the Annals of Ming gives an account of Nepal-China relationship in the 14th century. The rulers of Rama Vardhana family of Palanchowk took the title of Wang (King) from Yanglo, the Emperor of China. The Chinese Mission, in 1387 (N.S. 507)35 during the time of Ming dynasty (1368-1644 A.D.) which succeeded the Mongols managed to establish diplomatic relation with Nepal. The Ming Emperor Hung Wu had deputed a Buddhist monk Tung-lo (1318-1391 A.D.) with his embassy of 30 people.36 In 1390 A.D. (510 N.S.) the envoy attended an inauguration ceremony of Jaitrabar Mahavihara at Kavre Palanchowk where Vajrasana Bhattarak was installed by Jaitra Laxmi, spouse of Madana Sima Ram Vardhana, brother of Jaya Simha Ram Vardhana. Jaya Simha Ram Vardhana welcomed the Chinese mission led by Bhikshu Tunglo or Zhiguan. Since then Nepal had diplomatic relation with China.37 Tirtha Prasad Mishra writes - "Nepal dispatched altogether eighteen quinquennial mission to China in between 1792 to 1906 A.D."38 On 1st August 1955, Nepal and China established diplomatic relation. The basic principle of bilateral tie was based on Panchasheel. The Panchasheel included

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> K.M. Shrestha, *History of Buddhism in Nepal with Special reference to Vajrayana Buddhism*, Kathmandu; Kamala Devi Shrestha, 2008 A.D., pp. 217-220.

<sup>32</sup> Shrestha, f.n. no. 31, p. 255.

<sup>33</sup> lbid, f.n. no. 31, cf. P. Landon, History of Nepal, Vol II, Delhi: Adarsh Enterprises, Reprinted 2001 p. 223. Levi; "Nepal", Ancient Nepal, 1989-1990 A.D., Kathmandu, DOA, p.8.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> Manandhar, f.n. no. 5, p. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Shrestha, f.n. no. , p. 281.

<sup>26</sup> Ibid, p. 281.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Shakya, f.n. no. 23, p. 24.

<sup>18</sup> Tirtha Prasad Mishra, "Nepal's Quinquenial Mission to China" Kathmandu; 1986 A.D., pp. 76-78.

- Respect to speech other's sovereignty and territorial integrity.
- b. non-aggression
- non-interference in each other's internal affairs economically, politically and ecologically.
- d. equality and mutual benefit and
- e. peaceful co-existence39

In 1956 Tanka Prasad Acharya the then P.M. of Nepal visited China. During that time diplomatic relation with China was renewed. The Buddha light thus has strengthened the tie of friendship in cultural prospective.

### Conclusion

Nepal-China relationship is based on the principle of *Panchasheel* (five principles). The Buddha preached *Panchasheel* to his followers. The teachings of Buddha highlight moral and spiritual aims of sentient beings. The *Panchasheel* principle envisaged in the diplomatic relation between Nepal-

China relations is based on spiritual and ethical and political principle. The monks, nuns and laities take vows of *Panchasheel* in the beginning of any religions ceremony.

The First World Buddhist Summit held in Lumbini in 1998 A.D. (2055 V.S.) has recommended that Lumbini be developed as Fountain of World Peace, Lord Buddha be taken as Apostle of Peace and Lumbini Buddha University be promoted as Centre of Intellectual Interaction among the Buddhist scholars of the world. The Chinese monastery constructed in monastic Zone of Lumbini is fostering Bodhicitta (Buddha way of life or awakened mind). Pure land Buddhism has been the main motto of Chinese Buddhism which aims at welfare of all sentient beings of the world. China which remained as Celestial Empire in the remote past has developed spiritualism which illuminates the minds of all during that time. Nepal appreciates that the Buddha light has strengthened the tie of relationship between Nepal and China.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Hiranya Lal Shrestha, "Political Aspect of Nepal China Relations," Nishchal N. Pandey (ed.), Nepal-China Relations, Kathmandur. Institute of Foreign Affairs, 2005 A.D. pp. 1-2.



फर्पिङ्ग उत्खनन् प्रतिवेदनको प्रसंगमा फर्पिङ्ग क्षेत्रको इतिहासको वर्णन गर्नु पनि प्रासङ्गिक नै देखिएकोले संक्षिप्त रूपमा प्रस्तुत गरेको छु ।

नेपालको इतिहासमा चन्द्रागिरि पहाड र फर्पिङ्गको महत्वपूर्ण स्थान छ । चन्द्रागिरि पहाड उत्तर दक्षिण हुँदै अन्त्यमा चौकोटदेवीवाट पूर्व तर्फ लाग्दै कटुवालदह सम्म पुगेको छ । कटुवाल दह गल्छि जस्तो स्थानमा अवस्थित छ । बौद्ध धार्मिक श्रोत अनुसार महाचीनवाट आएका महामञ्जुश्रीले र हिन्दु धार्मिक श्रोत अनुसार द्वारकावाट आएका श्री कृष्णले कटुवालदहमा चन्द्रागिरि पहाडलाई काटी उपत्यकाको पानी वाहिर पठाएर काठमाडौं उपत्यकालाई वस्ती योग्य वनाएका थिए ।

भौगर्भिक अध्ययनबाट पनि काठमाडौँ उपत्यका एउटै ठूलो ताल वा तालहरूको समूह रहेको पुष्टि भएको छ । उपत्यका जलमग्न रहेकै अवस्थामा पनि फर्पिङ्गको हालवस्ती रहेको भाग समेत पानीको सतह भन्दा माथि रहेको कुरा पनि पुष्टि भएको छ ।

चन्द्रागिरि पहाडमा चुनढुङ्गा, अडामिसी युगका फसिलहरू, क्वारजाइट आदि पाइन्छन् । चन्द्रागिरि पर्वत स्थित फर्पिङ्गमा ल्पिष्टोसिन युगको हात्तिको फिमर (खगालो हाड) को फसिल पाइएको छ । यो आधारहरूमा यस क्षेत्रको भौगोलिक वनावट कास्मिर, स्पिति र उत्तर कुमाउसंग मिल्ने देखिन्छ । र

चन्द्रागिरि पहाडको चुन वर्षाको पानीले पिग्लैंदै गएपिछ्य कालान्तरमा त्यहाँ अनेक गुफाहरू निर्माण भए। ती गुफाहरू वाट नवपाषाणकालीन प्रस्तर औजारहरू समेत प्राप्त भएकाले सो समय देखि नै त्यस क्षेत्रमा मानव गतिविध रहेको जानकारी पाईन्छ । लिच्छिविकालमा पद्म संभवले र मध्यकालमा गोरखपन्थीहरूले फिपिङ्गका गुफाहरूमा बसेर साधना गरेका थिए। आज सम्म पिन लामा वौद्धधर्मावलम्बीहरू गोरखनाथको गुफामा बसेर साधना गरेंछन् । नेपालका साहित्यक श्रोनहरूमा चन्द्रागिरि पहाडको वर्णन गर्ने कममा चन्द्रागिरिको शिखरमा पार्वतीले चन्दन घोटेकोले चन्दनागिरि (चन्द्रागिरि) नाम रहेको, स्वर्गका राजा इन्द्रलाई विजय गरेपिछ ब्रह्मार्जालं महेन्द्रदमनलाई चन्द्रागिरिको गुफामा मय दानवले निर्माण गरेको सुन्दर भवनमा वस्न आज्ञा दिए अनुसार महेन्द्रदमन त्यहाँ बसेको, महेन्द्रदमनले आफ्नी बहिनी प्रभावतीका लागि चन्द्रागिरि पहाडको टाकुरामा सुन्दर वगैंचा निर्माण गरेकोई

<sup>•</sup> मेची देखि महाकाली भाग-२ 'मध्यमाञ्चल विकास क्षेत्र' श्री ५ को सरकार संचार मंत्रालय, सूचना विभाग वि.सं. २०३१ पृष्ठ ७१६

रे. ऐ. पृष्ठ ७१६

<sup>3</sup> में में मध्य 1001

<sup>चे चे पष्त १०९१०</sup> 

<sup>ै</sup> सूर्य विक्रम ज्ञवाली - नेपाल उपत्यकाको मध्यकालीन इतिहास - प्रथम संस्करण (काठमाडौ : रायल नेपाल एकेडेमी वि.सं. २०१९ पृष्ठ २५१

<sup>🎙</sup> मुक्तिनाथ खनाल (अनु) नेपाल महात्म्य, प्रथम संस्करण (काठमाडौ नेपाल राजकीय प्रज्ञा प्रतिष्ठान वि.सं. २०२० अध्याय १२ श्लोक १)

मधुसूदन रिसाल (अनु) पशुपति पुराण, प्रथम संस्करण (काठमाडौ नेपाल राजकीय प्रज्ञा प्रतिष्ठान वि.सं. २०२९ अध्याय १० श्लोक १५ पृष्ठ श्लोक ४७. ४८, ४९ र ६४)

<sup>&#</sup>x27; ऐ अध्याय ५ पृष्ठ २९

आदि वर्णन पाइन्छ । एकमात्र गोपालेश्वर मन्दिर फर्पिङ्गमा छ । यसले गोपाल वंशको वसोवासको संकेत दिन्छ । स्वयंभू पुराणमा उपत्यकालाई वस्ती योग्य बनाए पछि फर्पिङ्ग स्थित गोपालेश्वरमा वुद्धपालको विद्याविहिन पुत्र मञ्जुगर्तलाई विद्याको वरदान दिई महामञ्जुश्री अन्तरध्यान भएका थिए। ९ गर्तेश्वर (गोपालेश्वर) र फणिकेश्वर (शिखनारायण) बुद्ध धर्मका अष्ट वैतराग मध्यका हुन 19°

वैदिक साहित्यमा किंरातलाई गुफामा बस्ने भनी उल्लेख गरिएको छ । फर्पिङ्गबाट प्राप्त सम्वत् ४७९ को लिच्छवि राजा गणदेवको शिलालेखमा स्थान, खोला, डाँडा आदिका नाउँहरू किरात परिवारको भाषाबाट रहेको देखिएकोले किरातकाल देखिने त्यहाँ वस्ती वसिसकेको बुिफन्छ । 19

मेसोपोटामिया, हरप्पा आदि प्राचीन सभ्यताहरू नदी किनारमानै विकसित भएका पाइन्छ । प्राचीन बाटाघाटाहरू पनि पहाडको भञ्ज्याङ्ग काटेर वा नदीको किनारै किनार बनेको पाइन्छ । काठमाडौँ उपत्यकाको सभ्यतालाई वागमती सभ्यता पनि भन्ने गरिन्छ । दक्षिण तर्फबाट उपत्यका प्रवेश गर्दा चन्द्रागिरिको हुमाने भञ्ज्याङ्ग काटेर वा वागमतीको किनारै किनार कटुवालदहको गल्छि काटेर उपत्यका प्रवेश गरेपछिको पहिलो वस्ती हो फर्पिङ्ग । काठमाडौँ उपत्यकामा पहिले पहाडी क्षेत्रमा वस्ती वस्दै क्रमशः हाल बस्ती बसेको ठाउमा बस्ती सरेको कुरा लिच्छवि अभिलेखहरूबाट पनि जानकारी पाइन्छ । लिच्छविकालमा पनि हालको काठमाडौं नगर कोलीग्रामको नाउँले चिनिन्थ्यो । काठमाडौं भक्तपुर जस्ता नगरहरूको विकास मध्यकालमा भएको उल्लेख साहित्यिक श्रोतहरूमा गरिएको छ भने फर्पिङ्गले लिच्छविकालमानै नगरको रूप धारण गरिसकेको उल्लेख पाइन्छ ।<sup>१२</sup> फर्पिङ्ग उच्च एवं सुन्दर भूभागमा र दक्षिण तर्फ आवत जावत गर्ने नाकामा परेकोले पनि लिच्छविकालम नै नगरको रूपमा विकसित भएको बुभिन्छ । फर्पिङ्गमा जतासुकै खन्दा क्टिला लिपिमा शम्मिथस्य लेखिएका माटाका छापहरू प्राप्त हुन्छ ।<sup>१३</sup> मध्यकालमा वि.सं. १३९१ सारिएको अगस्त्य संहितामा फर्पिङ्गलाई महानगर भनिएको छ । भ फर्पिङ्ग लिच्छविकालकै वस्ती हो तापनि मध्यकालको पूर्वार्द्धमा यसको अभ्जवढी विकास भएथ्यो । १४ पूर्व मध्यकालमा आएर फर्पिङ्गले विषयको रूप लियो । १६ फर्पिङ्गमा बाहौँ शताब्दी देखि चौधौँ शताब्दीको शुरूआत सम्म जीवान्त नामधारी र त्यसपछि यक्ष मल्लको समय सम्म सोलंकी रावुत्तहरूले शक्तिशाली सामन्त शासन संचालन गरेको थिए। वि.सं. १४१० मा कोकी प्रदेशमा आक्रमण गर्ने क्रममा यक्ष मल्लले फर्पिङ्गका रावुत्तशक्तिसिंहसंग पनि सन्धी गरेका थिए। 15 यक्ष मल्लको समयपछि काठमाडौँ उपत्यकाको विभाजन भयो । त्यसपछि फर्पिङ्ग ललितपुर राज्य अन्तरगत पऱ्यो । सामन्तहरूको अस्तित्व पनि हराएर गयो । फर्पिङ्गको यथोचित संभार हुन सकेन । पाटनका राजा श्रीनिवाम मल्लको समयमा चौतारा भगिरथ भैयाले फर्पिङ्गको आधिपत्य पाएपछि त्यहाको सडकमा ढुङ्गा छाप्ने, धारामा पानी वाडंफाड गर्ने गढ किल्ला, ढोका, पर्खाल आदि जीर्णोद्धार गर्ने कार्य गरी ने.सं. ७९२ (वि.सं. १७२८) मा शिलालेख राखेका थिए। १९

यसरी नवपाषाणकाल देखिनै फर्पिङ्ग क्षेत्रमा मानव गतिविधिको अस्तित्व देखिएको र चन्द्रागिरि शिखरमा किरान दरवार, वाणासुरको दरवार, वाणासुरको लेक, उषाको दरवार आदि नामले परिचित प्रस्तरद्धारा निर्मित भग्नावशेषहरू र्पान रहेकाले किरांत इतिहासको जानकारी पाउने आशा राख्दै उत्खनन कार्यक्रम राखिएको थियो । राजनैतिक द्वन्दका कारण जंगलभिव

बद्रीरत्न बजाचार्य - स्वयम्भू पुराण (काठमाडौः सानुमाया तुलाधर, ने.सं. ११०३ पृष्ठ ९२)

हेमराज शाक्य - स्वयंभू महाचैत्य, स्वयंभू विकास मण्डल स्वयंभू ये ने.सं. १०९८ पृष्ठ ७६९

धनवज बजाचार्य - लिच्छविकालका अभिलेख, नेपाल र एशियाली अध्ययन संस्थान त्रि.वि.वि. द्वितीय संस्करण २०५३ पृष्ठ १८४

नयनाथ पौडेल (सं) भाषा वंशावली भाग १ श्री ५ को सरकार नेपाल राष्ट्रिय पुस्तकालय वि.सं. २०२० पृष्ठ १८४

फोटो नं. ९ यसको सक्कल फर्पिङ्ग निवासी गणेशलाल मानन्धर संग छ ।

डिल्लीरमण रेग्मी-मिडियभल नेपाल, फष्ट पार्ट (कलकत्ता : फर्मा के. एल मुखोपाध्याय सन् १९६५) पृष्ठ ४०९-१०

धनबज बजाचार्य - मध्यकालका अमिलेख नेपाल र एशियाली अनुसन्धान केन्द्र त्रि.वि.वि. कीर्तिपुर २०५६ पृष्ठ १९५/९६

रामजी तेवारी समेत (सं) अभिलेख संग्रह नवौ भाग, संशोधन मण्डल वि.सं. २०२० पृष्ठ २७

ज्ञानमणि नेपाल - नेपाल निरूक्त, नेपाल राजकीय प्रज्ञा प्रतिष्ठान, प्रथम संस्करण वि.सं. २०५५ पृष्ठ १५८

ज्ञानमणि नेपाल - नेपालको माध्यमिक कालको इतिहास मकालु वुक्स एण्ड स्टेशनर्स, वि.सं. २०६२ पृष्ठ २७०

धनवज्र बजाचार्य - मध्यकालका अभिलेख नेपाल र एशियाली अध्ययन केन्द्र त्रि.वि.वि. कीर्तिपुर वि.सं. २०५६ पृष्ठ १९५/९६

परेका ती स्थलहरूमा प्रवेश गर्न कठिनाई परेकोले स्थानीय किवदन्तीमा उपाको दरवार भनिएको, स्थानीय व्यक्तिहरूले खन्ने क्रममा लिच्छिवि मुद्राहरू फेला परेको र दोहोर खाई समेत भएकोले महत्वपूर्ण ढिस्को ठानी गोपालेश्वर निजकको जंगलको ढिस्कोमा उत्खनन् कार्य संचालन गरिएको थियो।

खाई सिहतको ढिस्कोको उत्तर पश्चिम कुनालाई आधार विन्दु मानेर 90×9 मि.को ग्रीड (ट्रेन्च) बनाई सो ट्रेन्चलाई ४ quadrant मा विभाजन गरी २०६१/१०/२७ देखि ०६१/११/१० सम्म सर्भे एवं उत्खनन् कार्य संचालन गरिदां निम्न बमोजिमको भग्नावशेषको जग र अन्य वस्तुहरू प्राप्त भएका छन्।

### उत्खनन् र प्राप्ति

- Quadrant १ मा उत्खनन् गर्दा यस्को पूर्वी वकलाईनसंग जोडिएर जिमनको सहत देखि ८५ से.मि. को गिहराईबाट ढुङ्गाको ४"-६" चौडाईको जग प्राप्त भयो। ८ कोर्स ढुङ्गा रहेको उक्त जगको ७ कोर्स नदी किनारबाट संकलन गरिएका जस्ता आकृतिका र माथिल्लो कोर्स चौडा आकारका ढुङ्गाहरूद्वारा निर्मित छ। उक्त जगको गिहराई १ मिटर छ। उत्तर तर्फको जगका ढुङ्गाहरू पहिलेनै निकालिएको र यसै स्थानबाट यो पर्खाल पूर्व तर्फ मोडिएको छ।
- Quadrant २ मा उत्खनन् गर्दा पश्चिमी वकलाईन संग जोडिएर (quadrant १ मै प्राप्त जगको बाँकी भाग) जग प्राप्त भयो । उक्त quadrant को उत्तर पश्चिम कुनाबाट पूर्व तर्फ मोडिएर करिव ७"-०" दुरीबाट पुन: दक्षिण तर्फ मोडिएर यस्को दक्षिण सेक्सनमा घुसेको अवस्थामा रहेको छ । पश्चिमी वकलाईनसंग जोडिएको जगको माथिल्लो भागमा माअंपाको प्रयोग भएको छ ।
- Quadrant ३ मा रूखहरूको कारणले पूर्व पश्चिम २ मिटरको भागमा मात्र उत्खनन् हुन सक्यो। यो quadrant को उत्खनित भागको पश्चिम र पूर्वी सेक्सनसंग जोडिएर दुइटै पर्खाल दक्षिण तर्फ अगाडी बढीरहेको छ।
- Quadrant ४ मा उत्तर दक्षिण २ मिटरको भागमा २१०
   से.मि. को गिहराई सम्म उत्खनन् गरियो । यो quadrant को

उत्तरपूर्वी कुनामा १२५ से.मि.को भागमा सेक्सनसंग जोडिएर quadrant ३ मा प्राप्त जगको केही भाग प्राप्त भएको छ ।

### माटाका भाँहाकुँहा

उत्खनन्बाट रातो रंगका माटाका भांडाकुंडाका दुकाहरू प्राप्त भएका छन् । ज्यादै साना टुकाहरू प्राप्त भएकोले त्यस्को आकार प्रकार निकाल्न संभव भएन ।

### इंटा

उत्खनन्बाट काटिएका ढुङ्गा र सग्ला इंटाहरूलाई राम्रो संग पोलिएका माअपाका टुकाहरू र केही मात्रामा सग्ला इंटाहरू पनि प्राप्त भएका छन्।

इंटाको नाप

हांडी गाउँ भण्डार खाल फर्पिङ्ग

प्रि लिच्छिनि ९ देखि १२ शताब्दी

२६४१७-१८४३४ -४.४ से.मी. १९४१२.४४४.४ ०४४१४४२२

लिच्छिनि

३४.६०४२२.१०४४.७ से.मी. ०४४१२४४०

२४४२७४१६.१७४४.४ ०४४१४४२०

मध्यकाल

28-30X95X€

यी इंटाहरू पाटनका राजा श्री निवास मल्लको समयमा चौतारा भगिरथ भैयाले फर्पिङ्ग शिखरनारायण लगायत विभिन्न स्थानमा प्रयोग गरेका इंटाका आकार प्रकार र नाप संग मिल्दो जुल्दो छ ।

### पुरावशेष (Antiquity)

उत्खनन्बाट पुरावशेष (Antiquity) का रूपमा फलामको पिक वा कुटो आकारको वस्तु फेला परेको छ । यो वस्तु पछि दुङ्गा निकाल्ने कार्य गर्दा छोडिएको हुन सक्छ । यो स्थानमा स्थानीय बासीहरूले पहिलेनै खनेर मुद्रा तथा अन्य किमती वस्तु निकाली सकेकोले त्यसता वस्तु प्राप्त नभएको अनुमान हुन्छ ।

### नमुना (Sample)

उत्खनन् कममा quadrant १ र ३ बाट प्रशस्त मात्रामा गोलहरू प्राप्त भएका थिए। ती मध्ये तल्लो सतहबाट गोललाई नमुनाको रूपमा संकलन गरिएको छ। यस्को С 14 परिक्षण गर्न सके समय निर्धारण गर्न सजिलो हुने थियो।

### सतह (stratigraphy) निर्धार्ण

उत्खनन्मा सबै भन्दा गिहरो अर्थात २१० से.मि. सम्म उत्खनन् भएको quadrant नं. ४ हो। यो quadrant को संक्सनमा ८ तह फेला परेको छ।

तह १ (layer 1) : रूख तथा घासका जरा, इंटाका स-साना टुकाहरू मिसिएको रातोमाटोबाट बनेको यसको गहिराई २३ से.मि. छ ।

तह २ (layer 2) : यो सतह ठूला ठूला इंटाका टुकाहरू मिसिएको रातोमाटोबाट बनेको छ । सो तहको उचाई २४ से.मि. छ ।

तह ३ (layer 3) : यो तह प्रशस्त इंटाका टुकाहरू, रूखका जराहरू मिसिएको रातो रंगको माटोबाट बेनेको छ । यस्को गहिराई २२ से.मि. छ ।

तह ४ (layer 4) : यो तह साना साना इंटाका टुऋा मिसिएको रातो रंगको माटोबाट बनेको छ । यो तहको गहिराई २५ से.मि. छ ।

तह ५ (layer 5) : यो तह साना साना इंटाको टुका र गोलको टुका मिसिएको हल्का रातो कस्सिएको माटोबाट बनेको छ । यो लेयरको गहिराई २५ से.मि. छ । यसै लेयर संग जोडिएर गारो (structure) शुरू भएको छ ।

तह ६ (layer 6) : यो लेयर हल्का रातो खुकुलो माटोबाट बनेको छ । यस्को गहिराई २५ से.मि. छ ।

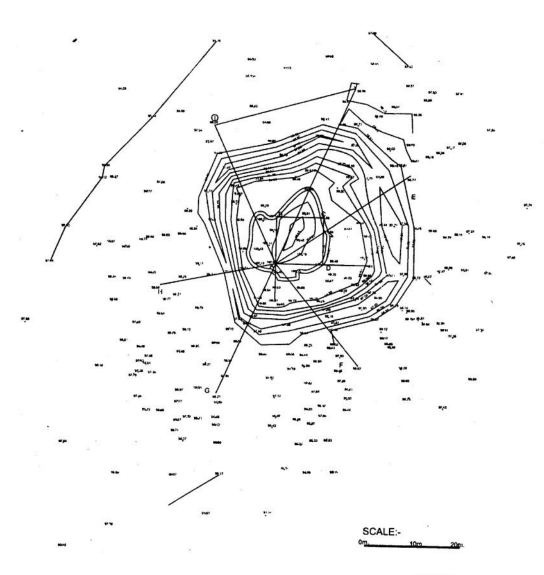
तह ७ (layer 7) : यो लेयर किस्सिएको लस्सादार माटोबाट बनेको छ । लेयरमा साना साना गोलका टुका, इंटाका टुका मिसिएको छ । यो लेयरको गहिराई २३ से.मि. छ । यसै लेयरको अन्त्य संगै जग (structure) पनि अन्त्य भएको छ ।

तह ८ (layer 8) : यो लेयर हल्का रातो खुकुलो माटोबाट बनेको छ । जगको मुनि रहेको यो लेयरमा पनि थोरै मात्रामा गोलका दुका र ढुङ्गाका दुका मिसिएको छ ।

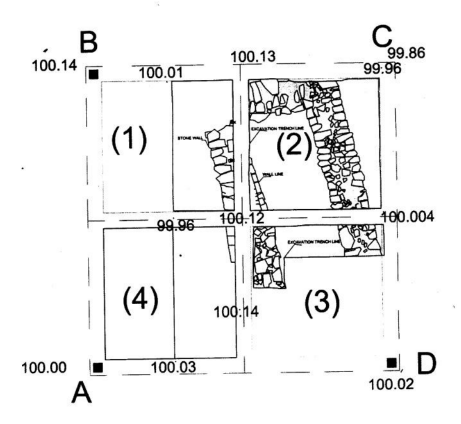
### निष्कर्ष

उत्खनन् स्थलबाट दक्षिण तर्फबाट उपत्यका प्रवेश गर्ने दुवैनाका (कटुवालदह र हुमाने भञ्ज्याङ) छर्लङ्ग देखिन्छ । यहाँबाट प्राप्त संरचनाको भग्नावशेषलाई हेर्दा पनि किल्लाकै भग्नावशेष भएको बुिकन्छ । फर्पिङ्ग आसपासका छैमले गा.वि.स. को चौकोट देवी, टल्कु डुंडेचौर गा.वि.स. माथि पर्ने डांडामा र सेती देवी गा.वि.स. को कोटकी देवीमा पनि यस्ता किल्लाका भग्नावशेषहरू देख्न सिकन्छ । दक्षिण काली गा.वि.स. माथि पर्ने डाँडामा पनि यस्ता किल्लाका भग्नावशेषहरू देख्न सकिन्छ । दक्षिण काली गा.वि.स.को वडा नं. ५ कोप् गाउँमा पनि इंटाद्वारा निर्मित ९ कोठा भएको किल्लाको भग्नावशेष देखिन्छ । फर्पिङ्गमा गोपालकाल देखिनै वस्ती वसेको अनुमान गरिएको छ । सम्बत् ४७९ को लिच्छवि राजा गणदेवका शिलालेखबाट फर्पिङ्ग आसपासमा अनेक वस्ती वसिसकेको बृक्षिन्छ । उत्खनित भागमा स्थानीय व्यक्तिहरूले पटक पटक खनेर लिच्छविकालीन (मानाङ्क देखि पशुपतिमुद्रा सम्म) मुद्राहरू प्राप्त गरेको प्रमाणहरू छन् । त्यहाँबाट प्राप्त संरचना काटिएका र नदीबाट संकलन गरिएका प्रस्तरबाट निर्मित छ । Quadrant १ र २ को गारोको माथिल्लो भागमा इंटाको प्रयोग भएको छैन । quadrant ३ र ४ मा मात्र माथिल्लो भागमा इंटा थपिएको छ । अत: उक्त किल्ला प्राचीन समयमा बनेको र जीर्णोद्धारको ऋममा श्री निवास मल्लका समयमा माथिल्लो केही भागमा माअपा थपिएको बुभिन्छ । फर्पिङ्ग आसपासका अन्य पुरातात्विक स्थलहरूको पनि उत्खनन् एवं अध्ययन गर्न सके काठमाडौं उपत्यकाका इतिहासको सर्व प्राचीन ऐतिहासिक एवं प्रातात्विक स्थल फर्पिङ्ग क्षेत्र बन्न सक्ने दरीला संभावना देखिन्छ ।

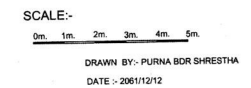
# PHARPING GOPALESHOR EXCAVATION PROJECT



### PHARPING GOPALESHOR EXCAVATION PROJECT

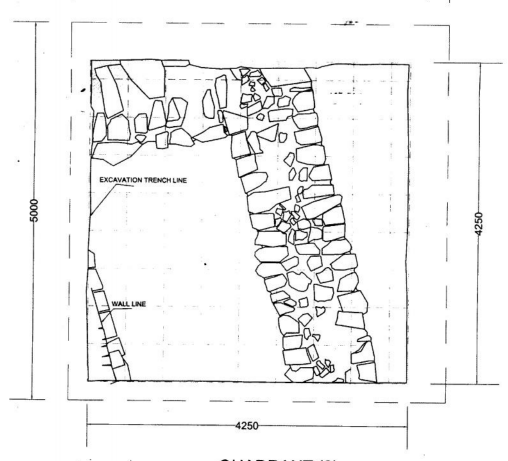


## **EXCAVATION TRENCH DETAILS**



## PHARPING GOPALESHOR EXCAVATION PROJECT

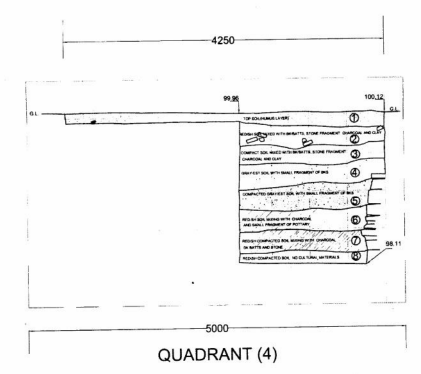
5000-



QUADRANT (2) PLAN

SCALE:0m. 1m. 2m. 3m. 4m. 5n

## PHARPING GOPALESHOR EXCAVATION PROJECT



### AVER DISCRIPTION SOUTH FACE ELEVATION (north)

TOP SOIL(HUMUS LAYER)

TOP SOIL(HUMUS LAYER)

REDISH SOIL MIXED WITH BINBATTS, STONE FRAGMENT, CHARCOAL AND CLAY

COMPACT SOIL MIXED WITH BINBATTS, STONE FRAGMENT, CHARCOAL AND CLAY

GRAYIEST SOIL WITH SMALL FRAGMENT OF BINS

COMPACTED GRAYIEST SOIL WITH SMALL FRAGMENT OF BINS

REDISH SOIL MIXING WITH CHARCOAL AND SMALL FRAGMENT OF POTTARY

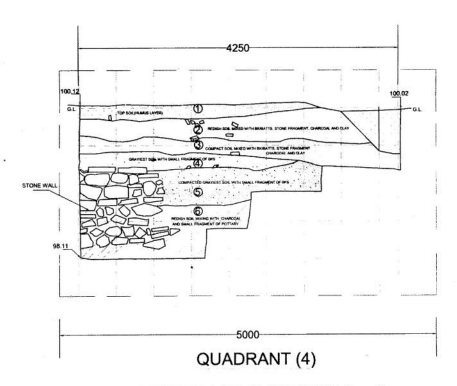
REDISH COMPACTED SOIL MIXING WITH CHARCOAL, BIN BATTS AND STONE

REDISH COMPACTED SOIL NO CULTURAL MATERIALS

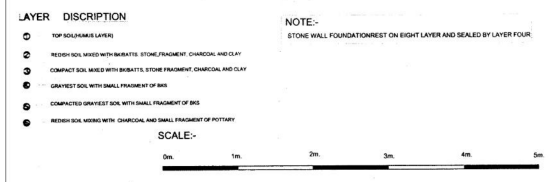
NOTE:
STONE WALL FOUNDATIONREST ON EIGHT LAYER AND SEALED BY LAYER FOUR

SCALE:
Offi. 1m. 2m. 3m. 4m. 5m.

### PHARPING GOPALESHOR EXCAVATION PROJECT

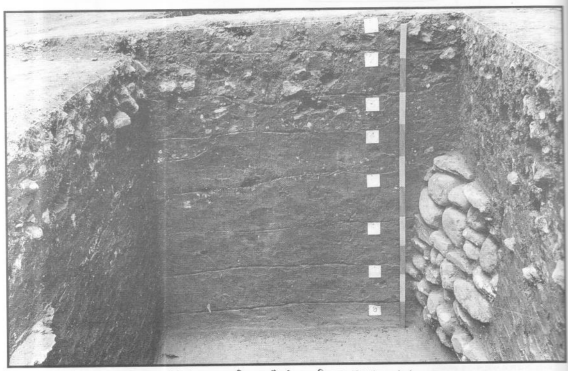


### WEST FACE ELEVATION (east)





फोटो नं. १ : फर्पिङ्ग निवासी गणेशलाल मानन्धरसंग रहेको माटाको छाप



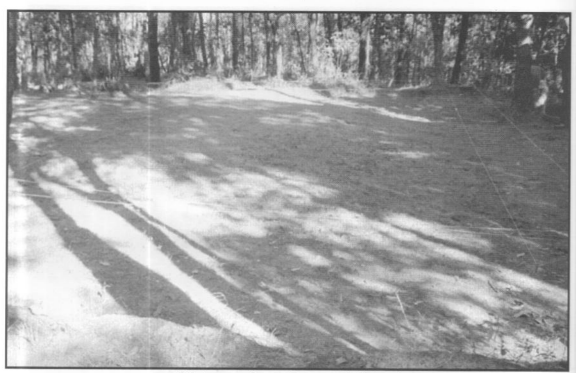
फोटो नं. २ : उत्खनित क्वार्डेनको स्तर विन्यास (Statigraphy)



फोटो नं. ३ : उत्खनन स्थलको एक दृश्य



फोटो नं. ४ : उत्खननबाट प्राप्त संरचनाको दृश्य



फोटो नं. ५ : उत्खनित पुरातात्विक स्थल वरिपरिको खाई



फोटो नं. ६ : उत्खननबाट प्राप्त संरचनाको दृश्य



फोटो नं. ७ : उत्खननबाट प्राप्त संरचनाको दश्य



फोटो नं. द : उत्खननबाट प्राप्त संरचनाको दृश्य

# काठमाडौं उपत्यका स्थित ब्रह्माका तीन प्रस्तर मूर्तिहरू

🗷 डा. सावित्री मैनाली

परिचयः

हिन्दुहरुद्वारा पूजा आराधना गरिने त्रिदेवमध्येका श्रृष्टिकर्ता देवताको रुपमा पूजित ब्रह्मा ऋग्वैदिक समाजमा विभिन्न नामले सम्बोधित थिए । ऋग्वेदको दशौँ मण्डलको द्वि द द औ ऋचामा ब्रह्मालाई विश्वकर्माको नामले सम्बोधन गरिएको छ, अर्थात पृथ्वी र आकाशको सर्जकको रुपमा लिइएको छ, अर्थात पृथ्वी र आकाशको सर्जकको रुपमा चित्रण गर्दै सृष्टि भएका विभिन्न प्राणीहरुमा आकार (स्वरुप) दिने देवताको रुपमा लिईएको पाइन्छ । ऋग्वेदकै दशौँ मण्डलको अन्तिम श्लोकमा प्रजापितको रुपमा उनलाई लिई सम्पूर्ण सृष्टिका मालिक भिनएको छ । सतपथ ब्राह्मणमा देवता लगायत सम्पूर्ण प्राणीका सृष्टिकर्ता देवताको रुपमा उनलाई लिईएको छ । से सोही साहित्यको १०,६,४,९ मा पिन प्रजापितलाई ब्रह्माको सृष्टि स्वरुप भिनएको छ । उपनिषदहरुमध्येको मुण्डक उपनिषद्मा उनलाई ब्रह्माण्डको सृष्टिकर्ता तथा पालनकर्ता भिनएको छ ।

मनुस्मृतिमा 'परमात्माले विभिन्न प्राणीहरुको सृष्टि गर्ने इच्छाले आफ्नै शरीरबाट जल उत्पन्न गरे, त्यसैबाट बीज पनि उत्पन्न भयो र सोही बीज सूर्य समान तेजस्वी सुवर्णअण्डको रुपमा परिणत भयो अनि त्यसैवाट लोकको सृष्टिकर्ता ब्रह्माजी उत्पन्न भए' भनिएको छ। यसै आधारमा उनलाई हिरण्यगर्भ नामले पिन सम्बोधन गरिएको हो। मनुस्मृतिमै उनलाई जलबाट उत्पन्न भएको कारण नारायण (नार = जल, अयन = घर) भनी सम्बोधन गरिएको छ। धिमनुस्मृती कै पहिलो अध्यायका १९९ श्लोकहरुमध्ये अधिकांश श्लोकमा ब्रह्माको महत्वको चर्चा गर्दै उनलाई नै सृष्टिको कारकतत्वको रुपमा उल्लेख गरिएको पाइन्छ।

ब्राह्मणसाहित्यकालमा पिन ब्रह्मा सर्वेसर्वा देवताको रुपमा थिए । सतपथ ब्राह्मणमा प्रजापितरुपी ब्रह्माले नै निश्चित उद्देश्य प्राप्तिको लागि मत्स्य, कुर्म र वराह अवतार लिन् परेको भनी यी विभिन्न अवतार लिने देवता विष्णु नभएर प्रजापित (ब्रह्मा) भएको चर्चा गरिएको छ । ऐत्तरीय ब्राह्मण (१.२१) मा ब्रह्मालाई गणपित भिनिएको छ जसको अर्थ गणको मालिक लगाईएको छ । है

वेद, उपनिषद, ब्राह्मणसाहित्य तथा स्मृतिकालमा समेत सर्वोच्च स्थान ओगट्न सफल ब्रह्मा पौराणिककालसम्म आईपुग्दा आफ्नो उच्च स्थानलाई कायम राख्न नसकेको

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> संबाहुभ्यां धमति सं पतत्रैर्द्यावाभूमिम् जनयंम देवः एकः (ऋग्देव, १०, ८१-८२)

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> ब्राह्मणस्पतिर्येत सं कर्मार : इवाधमत् ऋग्वेद, १०, ७२.२

<sup>📑</sup> जे. एन. वनर्जी, **डिमलपमेण्ट अफ हिन्दु आइकोनोग्राफि,** न्यू दिल्लीः मुन्सिराम मनोहरलाल, १९८५ पृष्ठ ५११ (सतपथ ब्राह्मण -११, २, ३, १)

हमा देवानाम् प्रथमः सम्बभूव विश्वस्थकर्ता भूवनस्य गोप्ता- मूण्डक उपनिषद, श्लोक १. (बनर्जी, पाद टिप्पणी नं. ३, पृष्ठ ५११ बाट उघृत्) सो ऽभिध्याय शरीरतस्वात्समुश्चर्विविधाः प्रजाः अप एव संसर्जादौ तासु बीज मवा सृजत् ।८। तदण्डम भवद्धैमं सहश्राशु समप्रभम् । तस्मिन् जज्ञें स्वयं ब्रह्मा सर्वलोक पितामहः ।९। मनुस्मृती अध्याय १

आपो नारा इति प्रोक्ता आपो वै नरसुनवः । ता यदस्यायनं पूर्व तेन नारायणः स्मृतः ।१०। मनुस्मृति

बनर्जी, पाद टिप्पणी नं. ३ पृष्ठ ५५१

<sup>&</sup>lt;sup>८</sup> टि. ए. गोपिनाथ राव, **द एलिमेण्टस अफ हिन्दु आईकनोग्राफि,** भो, १ न्यू दिल्लीः लो प्राइस पब्लिकेशन्स, १९९९, पृ. ४५ ।

अवस्थामा देखिन्छन् । यसका विभिन्न कारणहरुमध्येको एक कारणमा उनको चरित्रलाई लिईएको छ ।<sup>ध</sup> अभ शिव र विष्णुको लोकप्रीयताले पनि ब्रह्मालाई छायाँमा पाऱ्यो। अन्ततः उनी सम्प्रदायविहिन देवताको रुपमा रहन पुगे। यहाँसम्मकी पौराणिक ग्रन्थहरुले विष्णुको नाभीबाट उत्पन्न कमलबाट जिन्मएको भनी शिव र विष्णुका सहायक देवताको रुपमा मात्र स्थान दिए। 10 मार्कण्डेय पुराणमा पनि ब्रह्मालाई असहाय देवताको रूपमा चित्रण गर्दै मधु र कैटभद्वारा मारिन लागेको उनलाई विष्णुले (मधु कैटभलाई मारी) बचाएको कुरा उल्लेख गरिएको छ ।

पछिल्ला वैदिक साहित्यमा असहाय तथा कमजोर देवताको रुपमा चर्चा गरिएता पिन हिन्दु समाजमा ब्रह्मा सम्प्रदायकै रुपमा पूजित देवता नरहँदा नरहँदै पनि हरेक िंगव तथा विष्णु मन्दिरको उत्तरी भागमा चाहे सानो खोपामा मात्र किन नहोस् ब्रह्माको मूर्ति हुनु पर्ने तथा दैनिक रूपमा पूजा गरिनु पर्ने कुरा गोपीनाथ रावले आफ्नो पुस्तकमा उल्लेख गरेका छन्।<sup>१२</sup>

प्राचीन भारतीय मूर्तिकलाको इतिहासतर्फ दृष्टि दिंदा मात्र पनि कुशाणकालमै ब्रह्माका मूर्ति निर्माण गरी पूजा आराधना गरिएका प्रमाण भेटिन्छन् । उदाहरणको रुपमा मथुरा संग्रहालय (भारत) मा रहेको प्रस्तरको ब्रह्माको मूर्तिलाई लिन सिकन्छ जसमा दाह्री-जुङ्गाविहिन, ४ टाउका भएका ब्रह्मा कुदिएका छन् उनको चौंथो टाउको बीचको टाउको माथि कुदिएको छ । यस्तै गुप्तकाल हुँदै पछिल्लो समयसम्मका पनि बहमाका मूर्तिहरु भारतका विभिन्न ठाउँहरुबाट प्राप्त भएका छन् । उदाहरणको रुपमा मथुरा संग्रहालयकै गुप्तकालीन तीन टाउकायुक्त उभिएको दाह्रीसहितको ब्रह्मा, चालुक्य समयको हॉसमाथि विराजमान ऐहोलको दाह्रीविहिन ब्रह्मा, वसन्तगढ राजपुताना) को ब्रह्मा, खजुराहो तथा दुधही (मध्यभारत)को बह्माआदि थुप्रै ब्रह्माका मूर्तिहरु प्राप्त भएका छन् जसले

ब्रह्माको पूजा तथा आराधना गरिने परम्परालाई भारतीय समाजले प्राचीनकालदेखि नै कायम राखेको प्रष्ट हुन्छ ।

शैव तथा वैष्णव मन्दिरमा परिवार देवताको रूपमा भए पनि रहनु पर्ने भनिएका ब्रह्माको स्वरुप कस्तो हुनु पर्दछ भनी प्रतिमा विज्ञान सम्बन्धी पुस्तकहरुमा विवरण दिएको पाईन्छ । ब्रह्माको मूर्ति कस्तो हुनु पर्दछ भन्ने सन्दर्भमा सर्वप्रथम वृहत्संहितामा उल्लेख गरिएको छ । जसमा उनका चार शरीर हुनु पर्ने, पद्मपीठमा बसेको हुनु पर्ने तथा हातमा कमण्डलु लिएको हुनु पर्ने भनिएको छ ।<sup>९३</sup>

विष्णुपुराण तथा शिल्परत्नमा लम्बकुर्चासन (लामो कुश घाँसद्वारा निर्मित आसन) मा योगासन मुद्रामा बसेको देखाउनु पर्दछ भनिएको छ तर उभिएको मूर्ति निर्माण गर्दा पद्मपीठमाथि उभिएको, टाउकोमा जटामुकुट लगाएको तथा घाँटीमा यज्ञोपवित सहित विभिन्न गहनाले सुसज्जित हुनुपर्ने तथा वस्त्रमा कृष्णाजिन, कानमा सुवर्ण वा रत्न कुण्डल, सेतो फूलको लामो माला तथा उनका चार हातमध्ये दायाँतर्फका दुई हातमा अक्षमाला, कुश वा आज्यथाली र बायाँ हातमा कुश-कमण्डलु वा श्रुक-श्रुभ वा अक्षमाला र वरदमुद्रा वा कमण्डलु र अभयमुद्रा हुनु पर्दछ भनिएको छ ।<sup>98</sup>

रुपमण्डनले पनि ब्रह्माको मूर्ति बनाउने नियम तोकेको छ । जस अनुसार ब्रह्माको मूर्ति बनाउँदा दाह्री सिहतको सौम्य अनुसार, चार शिर, चार हात, पद्मासन वा हाँसमाथि विराजमान हुनु पर्दछ साथै चार हातमा अक्षमाला, वेद, कमण्डलु तथा दण्ड लिएको हुनु पर्दछ भनिएको छ।

आगम साहित्यहरुमध्येका अशुंमद्भेदागम, सुप्रभेदागमले पनि ब्रह्माको मूर्ति निर्माणको नियम तोकेको छ, जसमा ब्रह्माको मूर्ति ४ हात, चार शिर, जटामुकट युक्त, कृष्णाजिन (वस्त्र), यज्ञसूत्र, सेतो फूलको माला, कर्णकुण्डल लगायत विभिन्न गहनाले सुसज्जित, दायाँ हातमा अक्षमाला र कुश बायाँ हातमा कमण्डलु कुश, श्रुक, श्रूभ, आज्यथाली, अभय, वरद आदि आयूधहरु हुनु पर्ने बताईएको छ साथै

बनर्जी, पादटिप्पणी नं. ३, पृ. ५१२ ।

बनर्जी पादटिप्पणी नं. ३, पृ. ५१३ ।

राव, पादटिप्पणी नं. ८, पृ. ५०२ । ब्रह्मा कमण्डलुकरश्चतुर्पुखः पङ्कजासनस्थश्च - वृहत्संहिता

राव, पादटिप्पणी नं. ८, पृ. २४४-२४५ ।

ब्रह्माको बायाँतर्फ साबित्री र दायाँतर्फ सरस्वती पद्मपीठमा रहनु पर्ने भनिएको छ । सुप्रभेदागमले चार मुख, चार हातयुक्त रातो वर्णको, जटामुकुट पहिरीएको, बायाँतर्फ साबित्रीलाई सम्पूर्ण अलंकरण सिहत राखिएको देखाउनु पर्ने बताएको छ ।

विष्णुधर्मोत्तरपुराण अनुसार ब्रह्माका अर्धउन्मिलन आंखा बनाउनु पर्दछ । उनका चार हातमध्ये दुई हातमा कमण्डलु र अक्षमाला हुनु पर्दछ, बाँकी दुई हातमध्ये बायाँतर्फको हत्केलामाथि दायाँ हत्केला राखिएको हुनु पर्दछ । १४ विष्णुधर्मोत्तरपुराणमै उल्लेख भए अनुसार ब्रह्माको मूर्ति बनाउँदा चार वेदका प्रतिक स्वरुप चार मुख बनाउनु पर्दछ, उनका दुई हात जसले कमण्डलु र अक्षमाला समातेका हुन्छन् तिनीहरु जल र काल (समय)का प्रतिकको रुपमा रहेका हुन्छन् । ब्रह्माले प्रयोग गर्ने वस्त्र कृष्णाजीनले कार्य अकार्य (Pious & Impious) को प्रतिनिधित्व गरेको हुन्छ । उनको रथ तान्ने सातवटा हाँसले सप्तलोक (भूः, भूवः, स्वः, सत्य, महा, जन, तप) को प्रतिनिधित्व गरेका हुन्छन् साथै उनको जटाले संसारमा हुने हरियालीको निरन्तरतालाई प्रतिनिधित्व गरेका हुन्छन् । १६

जहाँसम्म नेपालमा मन्दिरै निर्माण गरी ब्रह्मालाई मूल देवताको रुपमा स्थापना गरी पूजा गरिन्थ्यो या गरिन्नथ्यो यसका प्रष्ट उदाहरणहरु प्राप्त गर्न सिक्एको छैन तर पशुपित मिन्दिरको उत्तरपश्चिम कोणमा अवस्थित शिखर शैलीको ढुइगे मिन्दिर जसलाई ब्रह्मा मिन्दिरको नामले सम्बोधन गरिएको पाइन्छ र यसै नामले परिचित पिन छ तर त्यस मिन्दिरको गर्भगृहमा स्थापित देवताको रुपमा शिवलिङ्ग देखिन्छ । यस ढुइगे मिन्दिरको मूल ढोकाको माथिल्लो चौकोशको बीच भागमा भने तीन शिर र चार हात युक्त ब्रह्माको आकृती कृंदिएको छ । गर्भगृहमा जुन देवी वा देवताले स्थान प्राप्त गरेका छन्, सोही देवत्वको प्रतिकृती तोरणमा रहनुपर्ने शास्त्रीय मान्यता अनुसार यस मिन्दिरको निर्माण गरी ब्रह्मालाई स्थापना गरिएको, तर कालकममा गर्भगृहको सो मूर्ति त्यहाँबाट विस्थापित भएपछि श्रद्धालु भक्तजनहरुले सोही स्थानमा

शिवलिङ्ग स्थापना गरेको हुनु पर्दछ । यस बाहेक ब्रह्मालाई मन्दिरको मूल देवताको रुपमा स्थापना गरी पूजा अर्चना गरिएका ब्रह्माका मन्दिर नपाईएका कारण यस बारे किटानसाथ यसै हो भन्न सिकन्न तापनि काठमाडौँ उपत्यकाका विभिन्न स्थानबाट ब्रह्माका प्रस्तर मूर्ति फेला परेका र कला शैलीको आधारमा लिच्छवीकालदेखि पछिल्लो कालसम्मका छन् । यस बाहेक बुद्ध जन्मको दृश्य देखाईएका मूर्ति तथा चित्रहरू। लगायत हस्तलिखित ग्रन्थका गाताहरुमा समेत विष्णु तथा शिवका साथमा ब्रह्मालाई देखाईएका कलाका उदाहरणहरू नेपालमा थुप्रै प्राप्त भएका छन् । एउटा सानो लेखमा माथि उल्लेख गरे अनुरुपका सबै मूर्ति तथा चित्रकलालाई स्थान दिन सम्भव नभएकाले काठमाडौं उपत्यकाका विभिन्न स्थानमा रहेका ब्रह्माका प्रस्तर मूर्तिहरुमध्ये ललितपुर जिल्ला अन्तरगतको येकुटोल, चापागाउँको ब्रह्माको मूर्ति, पशुपति, गौशाला, प्रहरीचौकी परिसरको ब्रह्मा तथा सिम्रौनगढवाट प्राप्त हाल राष्ट्रिय संग्रहालयको संरक्षणमा रहेको ब्रह्माको मूर्ति बारे चर्चा गरिन्छ जो निम्नानुसार छन्।

### (१) ब्रह्मा, येकुटोल, चापागाउँ, ललितपुर:-

कलाशैलीका आधारमा हालसम्म प्राप्त ब्रह्माका प्रस्तर मूर्तिहरुमा प्राचीन मान्न सिकने एउटा मूर्ति लिलतपुर जिल्ला अन्तर्गत चापागाउँको येकुटोलमा मूल बाटोको छेउमा गणेश मन्दिर निजकै रहेको छ । पिहले यो जलद्रोणी माथि राखिएको थियो। तलितर पत्रदल फिर्किएको एकोहोरो पद्मपीठमा केही असिजलो तिरकाले पलेटी मारेको अवस्थामा ब्रह्मा बसेको देखिन्छ। मूर्ति फलकमै ब्रह्माको छातीको अनुपातमा दायाँतर्फ मकरको आकृति पिन कुँदिएको छ। प्रतिमा विज्ञानका पुस्तकमा उल्लेख गरे अनुरुप नै शान्त तथा सौम्य रुपमा तीनवटा जटामुकुटयुक्त शिर यस मूर्तिमा देखिन्छ। तिनैवटा टाउकाको लागि एक सादा प्रभावलीको प्रयोग गरिएको छ। दुई हातयुक्त ब्रह्माको यस मूर्तिका दायाँहातले अक्षमाला समातेको छ, भने बायाँ हातले जलपात्र (कमण्डल्) सिहत (वेद) पुस्तक समातेको देखिन्छ। शरीरको माथिल्लो भागमा

<sup>94</sup> **श्री विष्णु धर्मोत्तर पुराण,** तृतीय खण्ड, अनुवादक-पृयम्वला शाह, दिल्लीः परिमल पब्लिकेशनस्, २०२०, पृ. १४९ । 94 उही पृ. १५१- १५२ ।

वस्त्रको प्रयोग देखिँदैन तर तल्लो भागमा निकै पातलो हिसाबले तेसों धर्का तानी डिजाइन बनाएको पिंडौलासम्मको लामो धोतीको प्रयोग गरिएको छ । कम्मरमा पटुका भै लाग्ने कम्मरबन्धको प्रयोग गरिएको छ, जो दुवै तर्फको पट्काको टप्पा तर्फको भागलाई कलात्मक तरिकाले गाँठो बाँधेको अवस्थामा देखिन्छ । प्रतिमा विज्ञानले चर्चा नगरेको फरक विशेषतायुक्त यस मूर्तिको बीचको टाउकोमा प्रयुक्त मुकुटमा कीर्तिमुखको प्रयोग गरिएको छ । जो अन्य ब्रह्माका मूर्तिमा पाईदैन । सम्भवत यही आधारमा यस मूर्तिबारे विवादास्पद धारणा व्यक्त भएका हुन्। एकथरी भनाइमा यो महादेवको मर्ति हो । अर्को थरीले दत्तात्रयको मूर्तिको रुपमा लिएका छन्। १७ तर दुई हातयुक्त ब्रह्माका हातमा दायाँतर्फ अक्षमाला र बायाँतर्फ जलपात्र (कमण्डल्) र पुस्तक प्रष्ट रुपमा देख्न सिकएका कारण यो ब्रह्माकै मूर्ति भएको कुरामा शंका गर्न मिल्दैन। मूर्ति फलकको दुवै तर्फ (मूल मूर्तिको तल्लो भागमा) दुई भक्तहरुका आकृतिहरु कुँदिएका छन् । दायाँ तर्फको आकृति (अञ्जली) नमस्कार मुद्रामा देवता प्रति आफ्नो भक्तिभाव देखाउन व्यस्त छन् भने बायाँ तर्फका भक्तले दुवै हातले माला समातेको देखिन्छ जो भगवानलाई अर्पण गर्न नयार गरिएको अनुमान सजिलै गर्न सिकन्छ । भक्तका आकृतिहरु निकै खिइएका कारण सम्पूर्ण विवरण प्रस्तुत गर्न सिकन्न तापनि घाँटीमा हार तथा नाडीमा बालाको प्रयोग भने प्रष्टसँग देखिन्छ । अभिलेख सिहतको यस मूर्तिमा मिति उल्लेख नभएको कारण यही मितिमा निर्माण गरिएको हो मनी किटान गर्न नसिकएतापनि प्रस्तरको छनौट, मूर्तिमा र्दाखएको कसिलो मांसपेशीयुक्त शरीर, चौडा छाती, सादा प्रभावली, खोबिल्टे नाईटो, मोटा ओठयुक्त अन्हार आदि गैलीगत विशेषता तथा लिपि तर्फ समेत ध्यान दिंदा प्राचीन भारतीय मथरा कलाशैलीबाट प्रभावित प्राचीन भारतका गुप्तकालीन मूर्तिहरुसँग निकै मेल खाने देखिन्छ। यस मूर्तिमा उयक्त धोतीको डिजाइन लसएञ्जेलस काउण्टी म्यूजियममा रहंको सातौं-आठौं शताब्दीको भनिएको गरुडासन विष्णुको मृतिसँग हुबहु मिल्छ । प्रतापादित्यपालले यस मूर्तिको समय ५००-५५० ई. भनी तोकंका छन् । उनले यस मूर्तिलाई विहारबाट प्राप्त हाल क्लिभल्याण्ड म्यूजियम अफ फाइन आर्ट संग्रहालयमा रहेको गरुडासन विष्णुको मूर्तिसँग धेरै मिल्ने समेत बताएको छन् । धर्म यस्तै मेरी एस. स्लसरले पनि यस मूर्तिको समय ५००-५५० ई. को हुनुपर्ने बताएकी छन् । मूर्तिमा देखिएको शैलीगत विशेषताका आधारमा यस मूर्तिलाई छैटौ-सातौ शताब्दी भन्दा पछि लान भने सिकँदैन ।

### (२) ब्रह्मा, प्रहरी चौकी परिसर, गौशाला, पशुपति:-

काठमाडौं उपत्यकामा पाइएका ब्रह्माका उल्लेखनीय मूर्तिहरुमा गौशाला प्रहरी चौकी चौघेरोमा रहेको प्रस्तरको ब्रह्माको मूर्ति पनि एक हो । चार मुख र दुई हात युक्त ब्रह्माको यस मूर्तिको दायाँ हातले अक्षमाला समातेको देखिन्छ भने बायाँ हातले कमण्डलु । यस मूर्तिमा प्रतिमा विज्ञानमा उल्लेख गरे अनुरुपका अर्ध- उन्मिलन आँखाको प्रयोग नगरी ठुलाठुला आँखा बनाईएको छ । मूर्तिमा देखिने गहनाहरुमा हार, कुण्डल, जनै, पट्का तथा कटिबन्ध लगायत जटाम्क्टको प्रयोग गरिएको छ । चापागाउँको ब्रह्माको मूर्तिको तुलनामा यसमा निकै भिन्नता पाईन्छ । पहिलो भिन्नता यस मूर्तिमा प्रभावलीको प्रयोग देखिन्न । त्यसरी नै ब्रह्माका शिर बनाउने शैलीमै पनि फरक पाईन्छ । चापागाउँको ब्रह्माको मूर्तिमा दायाँ बायाँका टाउकाहरु दिशाको आधारमा नराखी मूल टाउकोसँगै जोडर बनाएको देखिन्छ भने गौशालास्थित यस ब्रह्माको मूर्तिका चार टाउकाहरु चार दिशालाई प्रतिनिधित्व गरी बनाएको प्रतित हुन्छ जो नेपालमा पाइएका थुप्रै पञ्चमुखी शिवलिङ्गमा पनि देख्न सिकन्छ । शारीरिक बनावट तथा म्खाकृतिको दृष्टिकोणले पनि यस मूर्तिलाई चापागाउँको मूर्ति भन्दा निकै पछिल्लो समयको मूर्तिको रुपमा लिनु पर्ने देखिन्छ । कारण चापागाउँको मूर्तिको जस्तो शारीरिक सुगठनता यसमा देखिन्न तर दुवै मूर्तिमा प्रयुक्त धोतीको डिजाइनमा भने समानता देखिन्छ साथै ब्रह्माको आसनरुपी पद्मपीठ, शारीरिक सुगठनता, मुखाकृति, आँखाको बनावट जस्ता शारीरिक विशेषताहरुमा निकै भिन्नता देखिन्छ । यस मूर्तिमा

<sup>15</sup> उही, चि.सं. ४३३

<sup>🤏</sup> धनबज बजाचार्य, **लिच्छविकालका अमिलेख,** कीर्तिपुरः नेपाल र एशियाली अध्ययन संस्थान, २०३०, पृ. १५३-१५४,

भेरी एस स्लसर, नेपाल मण्डल, भो. २, न्यूजर्सीः प्रिन्सटन यूनिमर्सिटी प्रेस, १९८२ चि.नं. ४३३ ।

पत्र-पत्र नछुट्टिएको पद्मपीठमा ब्रह्मा पलेंटी मारी बसेका छन् । तर पलेंटीको अवस्था यसमा पनि सहज देखिन्न । चापागाउँको ब्रह्माको मूर्तिको कलाशैलीको तुलनामा निकै फरक किसिमको अनुभव गर्न सिकने ब्रह्माको यस मूर्तिलाई मिरि एस. स्लसरले इसाको आठौँ शताब्दिको मूर्तिको श्रेणीमा राखेकी छिन् । २० यसै मूर्तिलाई प्रतापादित्यपालले साँखु दुर्गाहिटीको उमामहेश्वर । आठौँ शताब्दी) र लसएन्जेलस काउण्टी म्यूजियम अफ फाइन आर्टको गरुडासन मूर्तिसँग नुलना गरेका छन् २० जो शैलीगत विशेषता तर्फ ध्यान दिंदा उचित लाग्छ ।

### (३) ब्रह्मा, राष्ट्रिय संग्रहालय, छाउनी:-

लिर्च्छविकालीन माथि उल्लेख गरिएका दुई ब्रह्माका प्रस्तर मतिको दाँजोमा कलाशैलीको दृष्टिले निकै फरक र्देखिन यस मृति वाहौ-तेहौ शताब्दीको मृतिकलाको एक उल्लेखनीय नम्नाको रुपमा रहेको छ । सिमरौनगढवाट प्राप्त, मूर्तिफलकको वायाँ तर्फको माथिल्लो भाग खण्डित। र हाल राष्ट्रिय संग्रहालय, छाउनीको संरक्षणमा रहेको, कालो, चिल्लो ढुङ्गामा निर्मित यस मूर्तिफलकमा दोहोरो पद्मपीठमा चार हात तथा चारमुखयुक्त ब्रह्मा उभिएको अवस्थामा देखिन्छन् । प्राण तथा शिल्परत्नमा उल्लेख गरिएकैं उनको शिरमा जटामुकुट देखिन्छ । त्यसरी नै उनको कानमा रत्न कण्डल वा सवर्णकण्डल, घाँटीमा हार, पाखुरामा केयूर, गलामा लामो फूलकोमाला, कम्मरमा जनै, अधोवस्त्रमा कलात्मक धोती, दायाँ तर्फको एक हातमा अक्षमाला र बायाँ तर्फको एक हातमा कमण्डलु लिएको देखाईएको छ बाँकी दुई हात भाँचिएका कारण तिनीहरुमा रहेका आयुधहरु बारे स्पष्ट हुन सिक्दैन। यस मूर्तिफलकमा ब्रह्मालाई अर्धउन्मिलन आँखायुक्त, लामा दाह्री तथा जुङ्गा भएको प्रौढ अवस्थाको तथा ठूलो पेट भएको साँच्चिकै पितामहको रूपमा प्रस्तुत गरिएको छ। ब्रह्माको मूर्तिको वरिपरि विभिन्न आठ कोणमा उनका पारिवारिक देवतालाई पनि स्थान दिईएको पाईन्छ । ब्रह्माका पारिवारिक देवी देवतामा आदिशेष, गणेश, मातुका, इन्द्र, जलशायी, पार्वती-रुद्र, नवग्रह र लक्ष्मी पर्दछन् ।<sup>२२</sup> सम्भवतः नेपाली कलाकारद्वारा ब्रह्माका पारिवारिक देवी देवतालाई उनका वरिपरि चित्रण गर्ने अभिप्रायले फलकको वरिपरि थुप्रै आकृतिहरु चित्रण गरिएको होस् (यौगिक मुद्रामा अंकित यी विभिन्न आकृतिहरु यही हुन् भनी किटान गर्न भने कठिन छ)। यस बाहेक मूर्तिफलकमा ब्रह्माको दायाँ बायाँ अलग्गै दोहोरो पद्मपीठमा त्रिभंग मुद्रामा सरस्वती र सावित्रीलाई स्थान दिइएको छ । ब्रह्माको दायाँ तर्फ उभिएकी सरस्वतीको बायाँ हातमा पुस्तक देखिन्छ । दायाँ हात खण्डित भएकोले आयुधहरु बारे प्रष्ट हुन सिकंदैन । बायाँ तर्फका सावित्रीका हातमा लिएका आयुधहरु पनि प्रष्ट छैनन्, तर रुपमण्डनले सावित्रीले अक्षमाला, पुस्तक, पद्म र कमण्डल् लिनुपर्ने बताएको छ अभ उनका पनि चार टाउका हुनु पर्ने समेत उक्त स्रोतले बताएको छ, तर यहाँ एउटा मात्र टाउको देखाईएको छ । मृतिं फलकको दायाँ तर्फ सरस्वतीको आकृतिभन्दा तल हाँसलाई पनि चित्रण गरिएको छ जसलाई प्रतिमा विज्ञानले सप्तलोकको प्रतिकको रुपमा व्याख्या गरेका छन् । यस प्रकार दङ्गाको चयन, मुखाकृति, शारीरिक बनोट, श्रुडगारिकता लगायत दायाँ बायाँ सरस्वती र सावित्री तथा वरिपरि विभिन्न आकृतिलाई स्थान दिई निर्माण गरिएको यस मूर्तिले नेपाली कलाकारहरुले समयानुरुप मूर्ति निर्माण शैलीमा भित्र्याएको क्लिष्टतालाई पुष्टि गरेको छ । यस मूर्तिलाई कला शैलीको हिसावले वाहौं-तेहौं शताब्दीको मूर्तिको कोटीमा राख्न सिकन्छ ।

माथि उल्लेखित विभिन्न ब्रह्माका मूर्तिहरुमा देखिएका शैलीगत भिन्नताहरुमा दृष्टि दिई विश्लेषण गर्नुपर्दा कलाशैलीको दृष्टिले इतिहासका विभिन्न चरणहरुमा नेपाली मूर्तिकला सधै समान नरही समयक्रमसँगै फरक हुँदै गएको यथार्थतालाई माथि उल्लेखित विभिन्न मूर्तिकलाका उदाहरणहरुले प्रष्ट पारेका छन्।

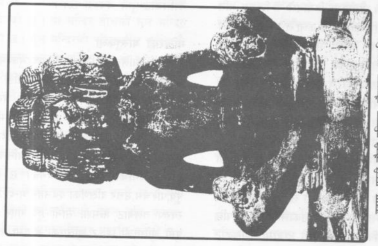
<sup>&</sup>lt;sup>२०</sup> प्रतापादित्य पाल, **दि आर्टस अफ नेपाल,** भाग १, स्कल्पर्चस, निदरल्याण्डः लिडेन/कोन, इ. जे. ब्रिल, १९७४, पृ. १३५, चि. नं. ११ ।

<sup>&</sup>lt;sup>२९</sup> उही, पृष्ठ १३६ ।

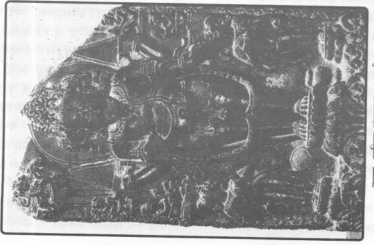
<sup>&</sup>lt;sup>२२</sup> राव, पाद टिप्पणी नं. ८ पृष्ठ ५०६ ।



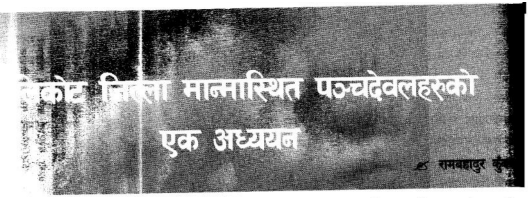
ब्रहमा, येकुटोल, चापागाउँ, लिलतपुर फोटो सौजन्य: पुरातत्त्व विभाग



बहमा, प्रहरी चौकी परिसर, गौशाला, पशुपति फोटो सौजन्यः पुरातत्त्व विभाग



ब्रह्मा, राष्ट्रिय संग्रहालय, छाउनी फोटो सौजन्यः राष्ट्रिय संग्रहालय, छाउनी



### पृष्ठभूमि:

पश्चिम नेपालका महत्वपूर्ण दुर्गम जिल्लाहरुमध्ये कालिकोट पनि एक हो। भौगोलिक हिसावले यो जिल्ला अति विकट मानिन्छ। सम्पूर्ण जिल्लाभरी नै कला तथा वास्तुकलाका उत्कृप्ट नमूनाहरु छरिएर रहेका छन् । ती मध्ये मान्मा खाँडचक गा.वि.स. वडा नं.४ मा अवस्थित पञ्चदेवल पनि एक हो सदरमुकाम मान्माको पूर्व दिशामा अवस्थित यो मन्दिर भिरालो पाखामा रहेको छ । पहिले कालिकोटको सदरमुकाम यसै ठाउँमा थियो । हाल सदरमुकामदेखि यस ठाउँमा आउन करीव आधा घण्टा लाग्दछ। मन्दिरको पूर्वतिर भिरालो पाखोमा खेतहरु छन् । करीव १ घण्टा ओरालो भरेपछि तल तिला नदीसम्म पुग्न सिकन्छ । मन्दिरको पश्चिमतिर अग्लो पाखो छ र पाखोवारी छ जहाँ परम्परागत घरहरु पनि देख्न सिकन्छ । यसै पाखो उकालो चढदै गएपछि माथि डाँडोमा पुग्न सिकन्छ । हाल यसै डाँडोमा कालिकोट जिल्लाको सदरमुकाम अवस्थित छ। मन्दिरको दक्षिण भागमा पनि भिरालो पाखो छ ।जहाँ भिरालो पाखो खेती योग्य जग्गा हुनाको साथै मूल वस्ती अवस्थित रहेको छ। यस वस्तीमा प्रशस्त मात्रामा परम्परागत शैलीका घरहरु छन् । यस्ता घरहरुमा प्रशस्त मात्रामा काष्ठ कलाकारिता देख्न सकिन्छ। यी घरहरु यसो हेर्दा सबै दरवार स्वरुपमा बनेको देखिन्छ,। यस गाँउमा विशेष गरी ठकुरी, ब्राह्मण कुमाइहरुको वसोवास भएको पाइन्छ। मन्दिरको उत्तरतिर पनि पाखो खेत छ। केही पर ठूलो भीर छ । यसै भीरको शिरबाट कालिकोट जुम्ला जाने मोटर वाटो खनिएको छ । हाल सुर्खेतबाट दैलेख हुदै कालिकोट मोटर बाटो खनी सिकएको छ । यो मन्दिरको दक्षिण केही पर मोटर बाटो छ । मोटर बाटोबाट १० मिनेट पैदल यात्रा गरेपछि, यस मन्दिरको प्राङ्गणमा पुग्न सिकन्छ। सुर्खेत कालिकोट मोटर बाटो भएतापिन हाल मोटर बाटो व्यवस्थित भएको देखिदैन । जस्ले गर्दा बस नै चढेर हाल कालिकोट पुग्ने अवस्था छैन ।

### मन्दिरको वास्तुकला

कालिकोट जिल्लाको सदरमुकाम मान्मादेखि पूर्व करीव आधा घण्टाको ओरालो भरेपछि मान्मा खाँडचक गा.वि.स. वडा नं. ४ मा यो मन्दिर अवस्थित छ । मूल देवजल वर्गाकार स्वरुपमा बनेको यो मन्दिर सहित पूर्व पश्चिम,उत्तर दक्षिणमा अन्य चार देवलहरु छन् । जसलाई समिष्टगत रूपमा पञ्च देवल भनेर भनिन्छ । बीचको मूल मन्दिर वर्गाकार स्वरुपमा बनेको छ । जसको उचाई पूर्व,पश्चिम,उत्तर दक्षिणका देवलहरु भन्दा ठूलो छ। मन्दिरको स्वरुप तलबाट क्रमशः सानो हुदै गएर माथिल्लो भागमा पुगी चुलिएको छ र चुलिएको भागमा क्रमशः आमलकहरु छन् र माथिल्लो भागमा ढुङ्गाको गजुर छ । मन्दिरको मूल प्रवेशद्वार पूर्वतिर छ । प्रवेशद्वारबाट भित्र प्रवेश गरेपछि मूल वर्गाकार स्वरुपमा गर्भगृह छ । ढोकाबाट सजिलैसंग प्रवेश गर्न सिकदैन र भित्र प्रवेश गरेतापिन सोभ्है उभिन सिकदैन । ढोका सानो भएकोले भुकेर मात्र प्रवेश गर्न सिकन्छ । ढोकाबाट भित्र पसेपछि कोठाको मध्यभागमा शिवलिङ्ग,जलहरी सहित स्थापना गरिएको छ । मन्दिरको गर्भगृहमाथिको मन्दिरको छाना भाग मण्डला स्वरुपमा छ । यस्तो किसिमको स्वरुप प्रायः पश्चिम नेपालका सबै मन्दिरहरुमा पाईन्छ । मूल मन्दिरको प्रवेशद्वारमा ढोका छैन । सम्भवतः यो मन्दिरको निर्माणको बेला यी मन्दिरहरुमा काठका ढोका थिए। कालान्तरमा काठका ढोकाहरु संडेर गए र पछि पुनः काठका ढोकाहरु राखिएनन् । जसले गर्दा मूल

ढोकाहरु सदैव खुल्ला रहे । जसले अनुसन्धानकर्ताहरुलाई वास्तवमा यी मन्दिरहरुमा ढोका थिए कि थिएनन् भन्ने बारेमा सदैव शंका गर्ने ठाउँ राखी दिएको पाइन्छ । बीचको मूल देवलको वरीपरी भएका अन्य ४ देवलहरुमध्ये पूर्वको देवल पनि वर्गाकार स्वरुपमा बनेको छ। मूल देवल जस्तै यो पिन क्रमशः तल जग देखि सानो हुदै गएर माथिल्लो भागमा शिखराकृति बनेको छ । शिखर भागमा २ वटा आमलकहरुको माथि गजुर छ । यसको मूल ढोका पश्चिमतिर छ । ढोका सानो छ । ढोकाबाट भित्र गर्भगृह भित्र प्रवेश गर्न सकिदैन । यो मन्दिरको मूल ढोकाबाट बीचको मूल मन्दिरको मूल ढोका वारि पारि समान दिशासंग जोडिएका छन् । मूल मन्दिरको गर्भगृहको माथिल्लो भागको वर्गाकार स्वरुपले मन्दिरलाई जोडिएको छ। यस मन्दिरको गर्भगृहमा जलहरी सिंहतको शिवलिङ्ग छ । जसको माथिल्लो भागको बीचमा फूल आकृति कुँदिएको छ । यो मन्दिर बीचको मूल मन्दिर भन्दा उचाई सानो छ । मूल मन्दिरको पश्चिमतिर पूर्वतिरकै जस्तै वर्गाकार स्वरुपमा बनेको मन्दिर छ । यो मन्दिर पनि तलितरबाट माथितिर क्रमशः सानो हुदै गएर माथिल्लो भागमा शिखरको स्वरुप बनेको छ । माथिल्लो भागमा २ वटा आमलकहरु माथि गजुर छैन । यो मन्दिरको मुल प्रवेशद्वार पनि सानो छ । यसबाट भित्र गर्भगृहमा छिर्न सिकदैन । मन्दिरको मूल गर्भगृह वर्गाकार स्वरुपमा छ । जसको मध्य भागमा जलहरी सहितको शिवलिङ्ग छ । यो शिवलिङ्ग अन्य ४ वटा देवलमा भएका शिवलिङ्गहरु भन्दा सानो छ । मूल मन्दिरसित सटेर रहेको दक्षिणतिरको देवल पनि क्रमशः सानो हुदै गएर माथिल्लो भागमा शिखर आकृति बनेको छ। माथिल्लो भागमा आमलक सहितको गजुर छ। यो मन्दिरको मूल प्रवेशद्वार उत्तरितर छ । यसमा पनि भित्र छिर्न मिकदैन । मूल गर्भगृह वर्गाकार स्वरुपमा छ । जसको मध्य भागमा जलहरी सहितको शिवलिङ्ग छ । यो शिवलिङ्गको लिङ्ग स्वरुप भाग अन्य पूर्व पश्चिम र उत्तरतिरका मन्दिरहरुमा भएका शिवलिङ्गहरु भन्दा अलि ठूलो छ । मूल शिवलिङ्गको माथि मन्दिरको छाना भाग श्री यन्त्र रुपमा निर्माण गरिएको गइन्छ । यो मन्दिर पनि मूल मन्दिरको उचाई भन्दा सानो द्ध । मूल मन्दिरको उत्तरितर भएको देवल पनि वर्गाकार स्वरुपमा बनेंको छ । जुन ऋमशः तलतिरबाट माथितिर यानो हुदै गएर माथिल्लो भागमा शिखराकृति बनेको छ । माथिल्लो भागमा आमलक सहितको गजुर छ । मन्दिरको मूल ढोका दक्षिणतिर छ । मूल प्रवेशद्वार सानो भएकोले

गर्भगृहमा पस्न सिकदैन । मूल गर्भगृह वर्गाकार स्वरुपमा छ जसको बीच भागमा जलहरी सहितको शिवलिङ्ग छ । यो मन्दिर पनि बीचको मूल मन्दिर भन्दा सानो उचाईको छ। यसरी बीचको मूल देवतासंग जोडिएर अन्य चार देवताहरु पनि भएकोले यसलाई पञ्च देवल भनेर भनिएको हो। एउटा महत्वपूर्ण पक्ष के देख्न सिकन्छ भने मूल मन्दिरको पहिलो तल्लाको भागबाट वर्गाकार सानो चारै दिशामा वार्दलीको स्वरुप निकालिएको छ । जसको चारै कुनामा स्तम्भहरुमा विभिन्न किसिमका आकृतिहरु कुँदिएका छन्। मूल मन्दिर कै माथिल्लो भागको पूर्व-पश्चिम ,उत्तर-दक्षिण भागमा मन्दिरको गारोसंगै सटाएर शिखराकृति भएका मन्दिर स्वरुपहरु बनाईएका छन्। जसको तल्लो भागमा सानो खोपा आकृतिहरु बनाईएको छ । जसमा मूर्तिहरु राखिएका छन् । वास्तुकलाको हिसावले सानो भएतापनि यो मन्दिरलाई अति महत्वपूर्ण मान्न सिकन्छ । यो मन्दिर ढुङ्गै ढुङ्गाबाट बनेको छ । गारोका ढुङ्गाहरु जोडन विशेष किसिमको लेउ प्रयोग गरिएको छ । मन्दिरको निर्माणको लागि प्रयोग गरिएका ढुङ्गाहरु व्यवस्थित तरिकाबाट कुँदिएका छन्। खैरो सेतो रङ्गका ढुङ्गाहरु नजिकैबाट संङ्गलन गरिएको देखिन्छ। किनभने मन्दिर भएको पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण पाखाहरुमा यस्ता ढ्ङ्गाहरु यत्रतत्र रहेको पाइन्छ । ढुङ्गाको बाहुल्यताले गर्दा यस पाखो क्षेत्रलाई ढुङ्गे पाखो भनेर पनि नामाकरण गर्न सकिन्छ ।

### ऐतिहासिकता :

कालिकोट जिल्ला भरी नै भएका मन्दिरहरुमध्ये यो मन्दिरलाई एउटा महत्वपूर्ण मन्दिरको रुपमा लिईन्छ पुरातात्विक, सास्कृतिक, धार्मिक र ऐतिहासिक दृष्टिकोणबाट महत्वपूर्ण मानिने यो मन्दिरको निर्माण कर्ता र निर्माण कालको बारेमा जान्ने ऐतिहासिक प्रमाणहरु पाईदैनन् । केही स्थानीय बुढापाकाहरु बीच पिन यस मन्दिरको निर्माताको सम्बन्धमा विभिन्न विचारहरु पाईन्छन् । केही स्थानीय बुढापाकाहरुमा प्रचलित विचारहरु अनुसार यो मन्दिर पाण्डवहरुले बनाएका हुन् भन्ने रहेका छ । तसर्थ यसलाई पौराणिक कालको मन्दिर मान्ने चलन पिन नरहेको होइन । तर यो भनाई त्यित सान्दर्भिक देखिदैन । केही इतिहासकारहरुले यो मन्दिर रास्कोटी राजा मलय बम्मले बनाउन लगाएका हुन पिन भनेका छ । मलय वम्मलाई निर्माता मान्नेहरुले वि.सं.१४४६ तिर यो मन्दिर बनेको हुन सक्ने कुराको पिन अनुमान गरेको पाईन्छ। मन्दिरको ऐतिहासिकता खोज्न यस क्षेत्रको इतिहासको

वर्णन गर्नुपर्ने सान्दर्भिक देखिन्छ । अभयमल्ल खस मल्ल - राज्यका अन्तिम शासक हुन् । उनको समयमा सामन्तहरु राज्यका विभिन्न क्रियाकलापमा सिक्रय भएको देखिन्छ । अभयमल्लकै शासनकालमा मलय वम्म शक्तिशाली सामन्तको रुपमा देखिन्छन् जसले अभयमल्लकै पालामा कालीकोट मान्माको खाँडचक्रलाई केन्द्रविन्दु बनाई अलग्गै राज्यको स्थापना गरेका थिए र खस मल्ल राज्यको धेरैजसो क्षेत्रमा अधिकार जमाइसकेका थिए । मलय वम्मले वि.सं. १४३५ र्दोख १४४८ सम्म राज्य गरेको पाइन्छ भने अभयमल्लले वि.सं. १४३३ देखि १४४८ सम्म राज्य गरेका थिए । यसरी एउटै समयमा मलय वम्म र अभय मल्लले भिन्न भिन्न ठाउँलाई केन्द्र बनाई राज्य गरेको प्रमाण पाइन्छ । मलय वम्मले खांडचक्रमा ठूलो दरवार बनाएको सन्दर्भ पाइने र धार्मिक हिसावले पनि उनी शैव धर्मप्रति बढी आस्था राख्ने भएको हुनाले यो देवल मलय वम्मकै पालामा वनेको अनुमान गनं सिकन्छ। यस कुरालाई स्थानीय बुढापाकाहरू, परम्पराहरू र वंशावलीहरुले समेत थप वल प्रदान गरेका छन् । तसय, यो मन्दिर मलय वर्माको पालामा बनेको मान्न सिकन्छ ।

### मन्दिरको माथिल्लो भागमा भएका मूर्तिहरु

मूल मन्दिरको माथिल्लो भागमा मन्दिर कै गारोसंग जोडिएर मन्दिरको स्वरुप निकालिएको छ जसमा शिखर आकृति पनि देख्न सिकन्छ । यो आकृतिको तल्लो भागमा खोपा आकृति बनाईएको छ । खोपाभित्र मूर्ति स्थापना गरिएको छ । पूर्व, पश्चिम, उत्तर, दक्षिण दिशामा भएका मूर्तिहरुको तल छुट्टा छुट्टै वर्णन गर्नु सान्दर्भिक देखिन्छ ।

### पूर्व र दक्षिणका मूर्तिहरु

मूल मन्दिरको पूर्वितरको थाममाथि देवलको बाहिरी गारोमा सानो मन्दिर आकृति बनाईएको छ । जसको खोपामा गणेशको मूर्ति राखिएको छ । आसन मुद्रामा जस्तो देखिने गणेशको मूर्ति राखिएको छ । आसन मुद्रामा जस्तो देखिने गणेशको मूर्तिका धेरै कुराहरु स्पष्ट हुन्छ । मूर्तिको माथिल्लो भारामा भैरव आकृति बनाईएको छ । मन्दिर स्वरुपमा आमलक पनि देख्न सिकन्छ । त्यसै गरी मन्दिरको दक्षिण दिशामा मन्दिरको बाहिरी गारोमा मन्दिरको स्वरुप बनाईएको छ । जसको माथिल्लो भागमा आमलक र गजुर पनि देख्न सिकन्छ । जसको माथिल्लो भागमा आमलक र गजुर पनि देख्न सिकन्छ । यस संरचनामा पनि सानो खोपा छ । जसमा देवीको मूर्ति राखिएको छ । यो मूर्तिको बारेमा पनि धेरै कुराहरु स्पष्ट हुदैनन् ।

### पश्चिम र उत्तरका मूर्तिहरु

मन्दिरको उत्तर पश्चिम गारोको भित्तामा पिन सानो मन्दिरको स्वरुप बनाईएको छ । जसमा शिखर आकृतिहरु देखिनुका साथै आमलकहरु पिन देखिन्छन् । यी मन्दिर स्वरुपहरुमा भएका खोपाहरुमा पिन मूर्तिहरु राखिएका छन् । जसलाई राजा मलय बम्म र रानी रत्नमालाको मूर्ति मानिएको पाईन्छ । यी मूर्तिहरुमा रातो र हरियो रङ्ग लगाईएको छ । यी मूर्तिहरुलाई मलय बम्म र रत्नमालाको मान्ने स्पष्ट आधारहरु केही पाईदैनन् । यो मन्दिर शिव पाञ्चायनको मन्दिर भएकोले सम्भवतः यी मूर्तिहरु कमशः सूर्य र विष्णुका हुन भनेर अनुमान गर्न सिकन्छ । किनभने देवी र गणेशको मूर्ति स्पष्टसंग चिन्न सिकन्छ । कलाकारिताको हिसावले यी चार बौद्ध मूर्तिहरू त्यित महत्वपूर्ण देखिदैनन् र यी मूर्तिहरु स्पष्ट रुपमा बनाईएको पिन पाईदैन । मूर्तिकारले हतार हतारमा बनाएको भन्ने कुरा मूर्तिको कुदाईबाट स्पष्ट हुन्छ ।

### मून मन्दिर र अन्य मन्दिरका भित्ताहरुमा भएका विभिन्न चित्रहरु / चिन्हहरु

यो मन्दिरको सवभन्दा महत्वपूर्ण पक्ष मन्दिरका विभिन्न भागहरुमा कुँदिएका विभिन्न किसिमका चिन्हहरु हुन् । मन्दिरको ढोकाको माथिल्लो भागमा, ढोकाको दाँया वाँया, स्तम्भहरु र भित्तामा विभिन्न किसिमका चिन्हहरु देख्न सिकन्छ । यी चिन्हहरुले मध्यकालीन कर्णाली क्षेत्रका वासिन्दाहरुको कलाप्रतिको भुकावलाई समेत संकेत गरेको पाईन्छ । यहाँ भएका चिन्हहरुमा फूलका चिन्हहरु, तीरको आकृति, सैनिकका आकृतिहरु, विभिन्न पशु आकृतिहरु महत्वपूर्ण मान्न सिकन्छ । यी चित्रहरु बडो व्यवस्थित तरिकाबाट कुँदिएका छन् र एउटै लाईनमा पनि चित्रहरु कुँदिएको पाईन्छ । यी चित्रहरु पछि कुँदिएको नभई मन्दिरको निर्माण काल मै कुँदिएको हुन भनेर स्पष्ट रुपमा भन्न सिकन्छ ।

### मन्दिर भित्र भएका शिवलिङ्गहरु

यो मन्दिरमा भएका शिवलिङ्गहरुबाट यो शिव पाञ्चायनको मन्दिर हो भनेर भन्न सिकन्छ । यहाँ मूल मन्दिरको गर्भगृहका साथै अन्य ४ वटा मन्दिरहरुको गर्भगृहमा पनि शिवलिङ्गहरु स्थापना गरिएका छन् । मूल मन्दिरको गर्भगृहमा निसकल अर्थात साधा शिवलिङ्ग छ । साधा जलहरी माथि भएको शिवलिङ्ग सेतो ढुङ्गाबाट बनेको छ । शिवलिङ्गमा

चढाईएको पानी बाहिर निकासको लागि ठाउँ भएतापनि हाल भित्री बाटो बन्द भएकोले पानी निकास हुदैन । मूल मन्दिरमा जस्तै मन्दिरको पूर्वतिर भएको मन्दिरको गर्भगृहमा पनि जलहरी सहितको साधा शिवलिङ्ग छ । शिवलिङ्गको जलहरीसंग जोडिएको भाग वर्गाकार छ । त्यसै गरी मूल मन्दिरको पश्चिमतिर भएको सानो मन्दिरको गर्भगृहमा पनि जलहरी सिहतको साधा शिवलिङ्ग छ । यो शिवलिङ्ग अन्य मन्दिरमा भएका शिवलिङ्गहरु भन्दा आकारमा सानो देखिन्छ । त्यसै गरी मूल मन्दिरको दक्षिणतिर भएको मन्दिरको गर्भगृहमा पनि जलहरी सहितको साधा शिवलिङ्ग छ। यो मन्दिरमा भएको शिवलिङ्गको आकार अन्य तीन वटा मन्दिरमा भएका शिवलिङ्गहरु भन्दा अलि ठूलो छ । मन्दिरको उत्तरितर भएको सानो मन्दिरको गर्भगृहमा पनि जलहरी महितको साधा शिवलिङ्ग छ । यो शिवलिङ्गको जलहरीसँग जोडिएको भाग वर्गाकार छ । यी मन्दिरहरुमा भएका शिवलिङ्गहरुको समय पनि १५/१६ औ शताब्दी मान्न यकिन्छ ।

### मन्दिरको प्राङ्गणमा भएका कालीको मन्दिर

पञ्च देवल मन्दिरको दक्षिणितरको खुल्ला प्राङ्गणमा यानो छाने शैलीको मन्दिर छ। मन्दिरको मूल ढोका उत्तरितर छ। छुङ्गको प्रयोग गरी बनाईएको यो मन्दिरको छानो टिनले छाईएको छ। मन्दिरको मूल गर्भगृहमा ढुङ्गमा कुँदिएको कालीको मूर्ति छ। कलाकारिताको हिसावले यो मूर्ति त्यित न्हत्वपूर्ण देखिदैन। यस मन्दिरको नित्य पूजा हुदैन तर उगैको बेलामा बली दिने चलन भने रहेको छ। सम्भवतः कालीको ढुङ्गमा कुँदिएको मूर्ति पिन त्यित पुरानो होइन। नम्भवतः केही वर्ष पूर्वसम्म कालीको सानो थान थियो। पछि न्यानीय वासिन्दाहरुले सुविधाको लागि सानो मन्दिर बनाई उपका हुन्। तसर्थ यो मन्दिर पिन त्यित पुरानो मन्दिर न्इन। कलाकारिताको हिसावले पिन यो मन्दिर त्यित न्इन्वपूर्ण मानिदैन।

### नन्दर प्राङ्गणमा भएका घण्टहरु

पञ्चदेवल मन्दिरको चारैतिर विभिन्न ठाउँहरुमा ज्ञान्दहरु भण्ड्याईएको पाइन्छ । घण्टहरु प्रायःआकारमा सानो न्विन्छन् । पश्चिम नेपालका अन्य मन्दिरहरुमा जस्तै यहाँ च घण्टहरु देखिदैनन् । घण्टहरु प्रायः साधा खाले छन् । यी ज्ञान्दहरुमा अभिलेखहरु लेखिएको पाईदैन । केहीमा अभिलेख

भएतापिन स्पष्ट हुदैन । साथै कलाकारिताको हिसावले पीन त्यित महत्वपूर्ण घण्टहरु देखिदैनन् ।

### पञ्चदेवलसंग सम्बन्धित पूजा परम्परा

कालीकोट स्थित पञ्चदेवल यस जिल्ला कै एउटा महत्वपूर्ण मन्दिर हो । हाल यस मन्दिरसंग सम्बन्धित धेरै जसो पूजा परम्पराहरु हराई रहेका छन् । अहिले र्मान्दरमा नित्य पूजा पनि हुदैन, मात्र केही महत्वपूर्ण चाड पर्वहरुको बेला यस मन्दिरमा पूजा हुने गर्दछ । पहिले पहिले मन्दिरमा नित्य पूजा हुने गर्दथ्यो र मन्दिरको गुठी जग्गा पनि थियो भन्ने स्थानीय वासिन्दाहरुबाट थाहा पाईन्छ । साथै देवल क्षेत्रमा चाडपर्वहरु बाहेक अरु दिन सरसफाई गर्ने चलन पनि छैन । स्थानीय वासिन्दाहरुको भनाई अनुसार पहिले पहिले यस देवलमा बली दिने चलन पनि थियो तर योगी नरहरि नाथले यस क्षेत्रमा भ्रमण गरेपछि मात्र बली दिने प्रथाको अन्त्य भएको हो । यो देवल प्राङ्गणमा बडा दशैं,चैत्र दशैमा र शिवरात्रीको बेला विशेष पूजा हुनुका साथै ठूलो मेला पिन लाग्ने गर्दछ । यस मिन्दर क्षेत्रमा बडा दशै बडो धुमधामका साथ मनाउने चलन रहेको छ। दशैमा ९ दिन नै पूजा आजा हुने गर्दछ । राँगा र बोकाको बली दिने चलन छ । राँगा र बोकाहरु विष्ट जातका उपासुहरुले काट्ने गर्दछन् । बली दिने राँगा र बोका गरिवहरुबाट लिने र त्यसको सट्टा अन्न दिने चलन पनि रहेको छ । यसका साथै पञ्चबली दिने चलन पनि छ । वास्तवमा भन्नु पर्दा यस मन्दिर प्राङ्गणमा सम्पन्न गरिने सवभन्दा महत्वपूर्ण चाड दशैं हो । वडा दशैं पछि अर्को महत्वपूर्ण पर्वको रुपमा चैत्र दशंलाई लिने चलन छ । यो बेला बोकामात्र बली दिने चलन रहेको छ । २ वटा महत्वपूर्ण दशैको साथै शिवरात्री जस्ता पर्वहरु हालका दिनहरुमा पनि धूमधामसंग मनाउने चलन शुरु भएको छ। पहिले पहिले शिवरात्री मनाउने चलन थिएन । पञ्चदेवल विशेष गरी शिव पाञ्चायन मन्दिर भएकोले शिवरात्री धूमधामसंग मनाउने मान्यता अनुरुप मेलाहरु आयोजना गरी मनाउने चलन केही वर्षयता शुरु भएको क्रा स्थानीय वासिन्दाहरु बताउँछन्।

### मन्दिर क्षेत्रको सांस्कृतिक,पुरातात्विक,ऐतिहासिक र धार्मिक महत्व

वर्तमान समयमा मन्दिरसंग सम्वन्धित धेरै परम्पराहरु, विश्वास र आस्थाहरु हराउदै गएको भएतार्पान यो मन्दिर क्षेत्रको सांस्कृतिक हिसावले विशेष महत्व रहेको पाइंन्छ । अभौ पनि पाण्डवहरुले बनाएको भन्ने मान्यता हुनु र्काहले काहीं भएतापनि विभिन्न किसिमका पूजाहरु सञ्चालन हुनु जस्ता कुराहरुले अतीतमा यसको विशेष सांस्कृतिक महत्व रहेको मान्न सिकन्छ। पुरातान्विक हिमावले पीन यो देवलको विशेष महत्व रहेको मान्न सिकन्छ। वर्तमान समयमा यस मन्दिरसंग सम्बन्धित धेरै जसो परम्पराहरु लोप भई सकंकोले यस मन्दिर क्षेत्रमा पुरातत्विविद्हरुको जिम्मेवारी बहुको देखिन्छ । किनभने पुरातत्वले विविध माध्यमबाट तथ्य संकलन गरेर यस मन्दिरको ऐतिहासिक र सांस्कृतिक पक्षलाई उजागर गरी दिन सक्छ । सांस्कृतिक र पुरातात्विक महत्व जस्तै गितहासिक दृष्टिकोणबाट मन्दिरको विशेष महत्व छ। यो मन्दिरले एकातिर कालीकोट क्षेत्रमा मध्यकालमा विकास भएको कला तथा वास्तुकलाको ऐतिहासिक पक्षलाई जानकारी दिन सहयोग पुऱ्याएको छ भने अर्कोतिर कालीकोटको ऋमबद्ध इतिहास अध्ययन गर्न समेत जानकारी पुऱ्याएको छ । साथै र्मान्दर मीन्दरको स्वरूपले कालीकोटको आर्थिक पक्षलाई समेत भल्काउन सहयोग पुऱ्याएको छ । धार्मिक हिसावले पनि यो र्मान्दरको विशेष महत्व रहेको छ । विशेष गरी स्थानीय र्वाासन्दाहरुको लागि यो एउटा महत्वपूर्ण धार्मिक स्थल हो । स्थानीय वुढापाकाहरुले यो मन्दिरको निर्माण पौराणिक कालमा भएको र वनवासमा वस्दा पाण्डवहरुले यो मन्दिर बनाउन लगाएको विश्वास गर्दछन् । साथै मन्दिर क्षेत्रमा राम्रोसग पूजा पाठ सञ्चालन गरिएन भने अनिकाल पर्ने, पहिरो जाने, वाढी आउने जस्ता प्राकृतिक प्रकोपहरु हुन सक्छन् भन्ने मान्यता स्थानीय वासिन्दाहरुमा रहेको पाईन्छ । मन्दिर क्षेत्रमा आएर पूजा पाठ सञ्चालन गरियो भने पुण्य हुन्छ भन्ने मान्यता पनि स्थानीय वासिन्दाहरुको रहेको छ । मन्दिरका प्राचीन परम्पराहरु हराए पिन यसको धार्मिक महत्वमा कुनै कमी आएको छैन । तसर्थ धार्मिक हिसावबाट पनि मन्दिरको विशेष महत्व छ।

### मन्दिरको वर्तमान अवस्था

मन्दिरको वर्तमान अवस्था त्यित राम्रो रहेको पाइँदैन । मन्दिर प्राङ्गण नै अस्तव्यस्त रहेको छ । मन्दिर प्राङ्गण यवतव मन्दिरका आमलक भागहरु छरिएका छन् । मन्दिरहरु पिन धेरै ठाउँमा जीर्ण देखिन्छन् । विशेष गरी मूल मन्दिरको गारो धेरै ठाउँमा बाङ्गिएको छ । केही ठाउँबाट त दुङ्गाहरु भरी सकेका छन् । मूल मन्दिर कै गर्भगृहमा भएको

शिवलिङ्गको जलहरी समेत जीर्ण छ। जलहरी वाङ्गिएको छ। यसै मन्दिरको शिखर आकृतिमा भएको गजुर पनि जीण अवस्थामा छ । मूल मन्दिरको पूर्वतिर भएको मन्दिरको गारो र्पान बाङ्गिएको छ जसले गर्दा मन्दिरको स्वरुप नै अर्को देखिन्छ । यसको गर्भगृहमा भएको शिवलिङ्ग र जलहरी पनि जीर्ण अवस्थामा छन् । जलहरी बाङ्गिएकोले शिवलिङ्ग पनि वाङ्गो नै देखिन्छ । मन्दिरको शिखर भाग पनि जीर्ण भएको छ । मन्दिरको गारोबाट दक्षिणतिर भएको मन्दिर पनि बाङ्गिएको छ । यसको पनि शिखर आकृति जीर्ण रहेको छ । यसको गर्भगृहमा भएको शिवलिङ्ग र जलहरी जीर्ण अवस्थामा छन् । त्यसै गरी मूल मन्दिर कै उत्तर र दक्षिणतिर भएका मन्दिरहरुको पनि गारो बाङ्गिएको छ। गारोमा भएका ढुङ्गाहरु खस्किएका छन् । शिखर भाग जीर्ण अवस्थामा छ । दुवै मन्दिरको गर्भगृहमा भएका शिवलिङ्गहरु जीर्ण छन् र जलहरी 📑 पनि बाङ्गिएको छ । शिवलिङ्गहरु सही ठाउँमा छैनन् । यसका साथै मूल मन्दिरको माथिल्लो भागमा पूर्व ,पश्चिम, उत्तर. दक्षिणमा बाहिरी गारोमा सटाएर बनाईएका मन्दिर स्वरुपहरुको केहीको आमलक भाग भएतापनि सबैको शिखर भाग जीर्ण भई सकेको छ । सम्पूर्ण मन्दिरको स्वरुप नै बाङ्गिएको छ । यसरी वर्तमान समयमा मन्दिरको भौतिक स्वरुप र्त्यात राम्रो रहेका पाईदैन । यसका साथै मन्दिरमा नित्य पूजा पनि हुदैन । पूजा पाठ सञ्चालन गर्नको लागि आवश्यक गुठी जग्गाहरु छैनन् । जसले गर्दा मन्दिरसंग सम्बन्धित सबै परम्पराहरु लोप भई सकेका छन् । मानिसहरुको अज्ञानताले गर्दा मन्दिर प्राङ्गणमा फोहोर व्यवस्थापनको अभाव देखिन्छ। सार्थे मन्दिर प्राङ्गणबाट पानी निकासको पनि राम्रो व्यवस्थापन हुन सकेको पाईदैन । वरीपरी खेतहरु भएकोले खेतको पानी बाट यो मन्दिर बारम्बार प्रभावित रहेको छ । साथै वर्षमा विशेष गरी वडा दशैं, चैत्र दशैंमा मात्र मन्दिर प्राङ्गण सरसफाइं हुने हुनाले मन्दिरलाई कुरुप बनाएको छ । साथै मन्दिर व्यवस्थापन समितिको पनि अभाव पाईन्छ ।

कालिकोट मान्मा स्थित पञ्चदेवल

# लुम्बिनी अशोकस्तम्मामिलेखको अर्थ व्याख्या एक समीक्षा

🗷 श्यामसुन्दर राजवंशी

उन्नाइसौं शताब्दीको अन्तमा पुरातात्त्रिक खोज अनुसन्धानको क्षेत्रमा एउटा गौरवपूर्ण महान उपलब्धी भएको भनेकै लुम्बिनी स्तम्भ अभिलेख प्राप्त हुनु हो । यस स्तम्भमा जिमनबाट ९ फिट ६ इन्च माथि जम्मा ५ हरफको मौर्य अभिलेख अकित छ । हेर्दा यी ५ हरफका अभिलेख मात्र भने भै हुन्छ तर पुरातत्त्र्वको विषयमा अध्ययन गर्ने इतिहासकार पुरातत्त्र्विद एवं जिज्ञासा राख्ने विद्यार्थीका लागि यो सिंड्रे अध्याय नै हो भन्दा फरक नपर्ला । यस अध्यायमा प्रवेश गर्दा महान विद्वान विद्वाहिरूको दिमाग घोत्लिन थालेको देख्दै आएका छुँ । हालसम्म अनेकौ विद्वानहरूले यी ५ हरफको अभिलेख पढेर उहापोह गर्दे आएका छुन् तापिन केही वाक्यांशको चित्त बुभ्दो अर्थ निकाल्न सिकरहेको देखिदैन । किनकी ती उहापोहहरू हेर्दा अभिलेखको यथार्थ अर्थ तिर भन्दा विषयान्तर तिर नै वढी केन्द्रित भएर गइरहेको देखिन्छ ।

लुम्बिनी स्तम्भलेखमा अंकित ५ हरफको अभिलेख सर्वप्रथम राम्ररी पढ्ने प्रयास जर्मन पुरातत्त्विबद् डा. ए. फुहरर र लिपि ज्ञाता जर्ज बूहलर ले गरे। उहाँहरूले पढेको अभिलेखको पाठ यस प्रकार छ -

> देवान पियेन पियदिसन लाजिन बीसित वसा भिसितेन अतन आगाच महीयिते हिंद बुधे जाते सक्यमुनी ति सिला विगडभी चा कालापित सिलाथभे च उसपापिते हिंद भगवं जाते ति लुंमिनि गामे उबलिके कटे अठभागिये च

यो त मौर्यकालिक ब्राह्मी लिपिको लिप्यन्तर पाठ मात्र हो । यसको अनुवाद (भावार्थ) अथवा अर्थ व्याख्या आदि गर्दा विद्वानहरूले आ-आफ्नो ढंगले तर्क लगाइ अर्थ वताउँदै आएको पाइन्छ । ती मध्ये उल्लेख्य व्यक्ति तथा व्यक्तित्वहरूले गरेका अनुवादको एक समीक्षात्मक टिका टिप्पणी यहाँ प्रस्तुत गर्न सान्दर्भिक ठानेको छु ।

## डा.ए. फुहररको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भलेखमा भएको पाठ पढेर सर्वप्रथम प्रकाशनमा ल्याउने कार्य स्वयं यिनले गरेका थिए। तर लुम्बिनी स्तम्भ सर्वप्रथम पत्ता लगाउने को भन्ने सम्बन्धमा यिनले किहं पिन आफू हुँ भनेर दावा गरेको पाइदैन। यसको मतलब सन् १८९३ मा मेजर जसकर्णसिंहले शिलास्तम्भ पत्ता लगाइ भाडी पन्छाएर हात्तीद्वारा शिलास्तम्भ उखेल्न लगाउने कार्य समेत यस अधि भैसकेको सुनिएकोले गर्दा पिन होला कि भन्न सिकन्छ।

जेहोस् त्यतिवेला तराइको गभर्नर जनरल खड्ग शम्शेर थिए । संयोगवस डिसेम्बर १, १८९६ का दिन खड्ग शम्शेर संग डा. फुहररको भेट भयो । त्यही वेला यो शिलास्तम्भको दर्शन गर्ने मौका फुहररले पाए । त्यहीवेला त्यस स्तम्भमा ४ हरफको मौर्यकालीन ब्राह्मीलिपि सुरक्षित अवस्थामा रहेको देख्दा साह्रै खुसी पनि भए । सो ४ हरफको अभिलेखको पाठ पढेर इलाहाबादबाट प्रकाशित हुने पायनियर पत्रिकामा सर्वप्रथम प्रकाशित गर्ने मौका समेत पाए । त्यही मौकामा यिनले शिलास्तम्भ मौर्य सम्राट अशोकको स्तम्भ नै हो भनी ठोकुवा पनि गरे ।

यिनले लुम्बिनी स्तम्भलाई अशोक स्तम्भ हो भनी ठोकुवा गरेको त ठीक हो। तर उहाँले ती ५ हरफको अभिलेखको पाठको अनुवाद गर्दा त्यसको यथार्थता भित्र पूर्णत प्रवेश गर्न सकेनन् नै भन्न सिकन्छ । किनिक उहाँको अनुवाद यसप्रकार छ -

देवताहरूका प्रीय (सम्राट अशोक) राज्याभिषेक भएको वीसौ वर्षमा आफै आएर यहाँ बुद्ध शाक्यमुनिको जन्म भएको भनी पूजा गरे र घोडाको एउटा मूर्ति वनाइ यो शिलास्तम्भ माथि प्रतिष्ठा गरे । यहाँ भगवानको जन्म भएकोले लुम्बिनी गाउँलाई सबै कर बाट मुक्त गराइयो र (राज ढुकुटीबाट) अर्थको प्रापक बनाइयो ।

Fuhrer - 1897

उनको अनुवाद गराइ माथि ध्यानाकर्षण भइ दियौं भने निम्न वाक्याँशको अर्थ ठीक संग भएको जस्तो देखिदैन ।

- सिला विगड भीचा कालापित को अर्थ
- उविलक्त कटे को अर्थ
- अठ भागिये च को अर्थ

#### ि सिला विगड भीचा कालापित

यस वाक्याँशको अर्थ गर्दा घोडाको एउटा मूर्ति बनाइ शितास्तम्भ माथि प्रतिष्ठा गरे भिनएको छ । यही अर्थलाई एक छित ठिक मानी दियौ भने सारनाथका चारवटा अशोक स्तम्भ माथि सिंहको मूर्ति थापना भइ रहेका छन् । ती चारैवटा अभिलेखहरूमा पिन यसतै प्रकारले सिह मूर्ति प्रतिष्ठा गरिएका व्यहाराहरू उल्लेख हुनु पर्दथ्यो तर त्यसप्रकारको वाक्याँश के पाइदैन । त्यसैगरि लौरिया नन्दन गढको अशोक स्तम्भमा चिन वसाहाको मूर्ति स्थापित छन् तर त्यस स्तम्भ लेखमा पिन क्साहा मूर्ति प्रतिष्ठा गरेको भन्ने जस्ता वाक्याँश छैन । त्यसतै वर्ग लौरिया अरराजको अशोक स्तम्भमा हात्तीको मूर्ति स्थापित

छन् तर त्यस स्तम्भलेखमा पनि हात्तीको मूर्ति प्रतिष्ठा गरिएका भन्ने जस्ता वाक्याँश छैन ।

अतः लुम्बिनी स्थित अशोक स्तम्भमा मात्र घोडाको मूर्ति प्रतिष्ठा गरेको कुरा किन आयो ? सवाल स्वतः उठ्छ ।

यसको मतलव यो होइन कि लुम्बिनी स्तम्भमाथि घोडाको मूर्ति थिएन वा थियो को विवाद विल्कूल होइन । हुय्न साङको यात्रा विवरणमा अशोक स्तम्भ माथि घोडाको मूर्ति थिए त्यतिमात्र होइन त्यस घोडाको टुकाटाकी भग्न टुका अद्यापि त्यहाँ राखिएका छन् । तर सिलाविगड भीचा कालापित को अर्थ फुहररले गरेको अनुवादमा भनिए जस्तो भने हुँदै होइन । किनिक सिह हात्ती आदिको मूर्ति राखिएको स्तम्भमा ती कुराको चर्चा गर्नु नपर्ने । लुम्बिनीको स्तम्भ अभिलेखमा मात्र त्यसप्रकारको उल्लेख छ भनेर मान्यता राख्नुको औचित्य यथार्थ भन्दा परको कुरा हो भन्न सिकन्छ ।

#### २. उबलिके कटे

यस वाक्यांशको अर्थ गर्दा फुहररले सबैकरबाट मुक्त गराइयो भनेर दिइयो । यो अर्थलाई पिन एक छिन सही भनी मानी लियौ भने सम्राट अशोकका थुप्रै अन्य अभिलेखलाई पिन ध्यान दिनु पर्ने अवश्य हुन आउँछ । अन्य अभिलेखहरूमा कुनैमा पिन कर सम्बन्धी आर्थिक मामला कुरा लेखिएका पाइदैन । लुम्बिनी अभिलेखमा मात्र उल्लेख हुनु पर्ने किन ?

यसरी उबिलके कटेले बिलमुक्त क्षेत्र बिल नचढाउने भनेर अर्थ गर्नका लागि उबिलके भन्ने एउटा शब्दका अक्षरहरू विग्रह गरेर अर्थ गर्नु सान्दर्भिक देखिँदैन । उबिलकेको उ लाई अलग्ग राखी बिलके बाट छुट्याएर अर्थ गर्ने भए उसपापिते भन्ने शब्दबाट पिन उस छुत्याएर पापिते को मात्र अर्थ किन लगाइरहन अथवा अर्थ किन नगर्ने हो ? सवाल स्वत उठ्छ ।

उविलके शब्दको उ अलग्ग विलके अलग्ग गर्न मिल्छ र अर्थ गर्नु पर्दा अक्षर छुत्याएर भएपिन गर्नेमा हामी सहमती दिने हो भने उब्जाउ, उत्थान, उत्पित, उपहार उपदान, उदय, उत्साह उपाय उदास, उन्नित आदि जस्ता अनिगन्ती शब्द छन्। तिनीहरूबाट पिन उ र अ नकारात्मक अर्थ हुन्छ भनी अर्थ गरिदिंदा के गित होला ? यो पिन सोच्नु पर्ला नि कसो ? अतः अभिलेखमा उविलिके भनेर एउटै शब्दको रूपमा प्रयोग भएका शब्दबाट दसरा मसरा गर्दै अर्थ गर्ने हो भने जसतो इच्छा लाग्यो त्यसतै अर्थ गऱ्यो भने जस्तै भै हाल्यो। त्यसकारण उर्वालकं कटे को अर्थ गरिदा विल मुक्त क्षेत्र भनेर अर्थ्याउनु सार्न्दार्भकता भन्दा परको कुरा थियो भनेर वुभन् सिकन्छ।

#### ३. अठ भागिये च

यम वाक्यांशको अर्थ गर्दा डा. फुहररले (राज दुक्टीबाट) अर्थको प्रापक बनाइयो भनेर अर्थ गरेको देखियो । जुन अर्थ न वर्थ गोविन्द गाइ भन्ने उखान सुनेका पनि छौं । गोविन्दमंग गाइ गाइसंग गोविन्दको वीच कुनै सम्बन्ध नै छैन तर केवल ग ग मिलेको आधारमा सन्दर्भ जोड्न थाल्यो भने त्यम किसमको उखान चरितार्थ हुन्छ त्यसतै गरी अभिलेखमा अट को उल्लेख आएको देखनासाथ अर्थको प्रापक बनाइयो भनेर अर्थ्यांउनु किन सार्थकता होलाः स्वयंमा कुनै तूक नभएको क्रा जसतो देखिएन र ?

त्यसकारण अठ भागिये च को अर्थ गरिदा अर्थको प्रापक वनाइयो भनेर अर्थ गरेको सान्दर्भिकता भन्दा परको करो हो भनेर वृभुन सिकन्छ ।

#### जर्जबहलरको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भलेखको अर्थ गर्दा जर्जबूहलरले आफ्नो पुस्तकमा यसरी गरेको पाइन्छ ।

राजा अशोक देवताहरूका प्रीय (आफ्नो) राज्याभिषेक भएको वीसौ वर्षमा आफै आइ यहाँ वृद्ध शाक्यमुनिको जन्म भएको भनी पूजा गरे र ठूलो सूर्य विम्व सहितको शिला फलक वनाए र शीला स्तम्भ (पिन) खडा गरे। यहाँ भगवानको जन्म भएको हुँदा लुम्बिनी गाउँलाई सबैकरबाट मुक्त अर्थको प्रापक पिन बनाइयो।

G. Buhler 1899

जर्जबूहलरको उक्त भनाइ र डा. ए. फुहररको भनाइ वीच तुलना गरी हेच्यौ भने सिलाविगड भीचा कालापितको अर्थ गराइमा मात्र केही फरक मान्यता देखिन्छ भने अभ प्रकारान्तरले सबै उस्तै मान्यता देखिन्छ। सिला विगड भीचाको अर्थ चाहे घोडा भनेर गरून चाहे सूर्य विम्व भनेर गरून आखिर सारनाथका अशोकस्तम्भ माथि सिंह मूर्ति स्थापित भएको सब्द छुँदा त त्यसमा सिंह थापना गरेका उल्लेख छैनन्।

नेपालमा मात्र होइन भारतमा पिन प्राचीन अभिलेखहरू थुप्रै पाइएका छन् ती मध्ये कुनै स्तम्भ अभिलेख होलान् भने कुनै शिलाफलक होलान् । ती अभिलेखमा चक्र, शंख, धर्मचक्र. कमल, माछा, सिह वसाहा, गरूड आदि इत्यादिको चित्रका मूर्ति राखिएका हुन्छन् तर अभिलेखका पेट वोलीमा ती चित्रको उल्लेख गरिएका हुँदैनन् । यदि जर्जबूहलरको भनाइ माथि सहमत भइ दिने हो भने जुन जुन अभिलेखमा जेजे चित्र लेखिएको देखियो अर्थ गर्दा अनुवाद गर्दा तानतुन पारेर भएपिन नवुभ्तेका अर्थमा चित्रको वयान गरिदिँदा हुने भए। त्यसप्रकारको अनुवादको स्वरूप कसतो वन्ला विचार गरी हेरौँ। खास साँच्चै भन्नुपर्दा बूहलरको अनुवादमा पिन सिलाविगड भीचा कालापित. उबलिक कटे र अठ भागिये च यी तीन वटा वाक्याँशको अर्थ गराइमा सान्दर्भिकता भन्दा निकै पर गएको छ भन्न सिकन्छ।

## भि.ए. स्मीथको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भ लेखको अर्थ गर्दा आफ्नो पुस्तकमा यमरी अर्थ गरेको पाइन्छ ।

धर्माधिराज (राजा) अशोकद्वारा मौसुफको (शुभराज्याभिषेक) गरिएको । वीसौ वर्षमा (मौसुफ स्वयं) सवारी भइ यहाँ शाक्यहरूको मुनी बुद्धको जन्म भएको भनी वक्सी पूजा अर्चना गरी वक्स्यो । शीलाको एउटा घोडा बनाइ वक्सीयो र शिलाकै स्तम्भ (पनि) ठडयाइ वक्स्यो ।

यहाँ भगवानको जन्म भएको हँदा लुम्बिनी गाउँलाई सबै धार्मिक करबाट मुक्त गराइ वक्स्यो र भूमि करमा पनि एक अठाँश तिरे पुग्ने गराइ वक्स्यो ।

V.A. Smith 1899

भि.ए.स्मीथको भनाइ संग वूहलर तथा फुहररको भनाइ तुलना गरी हेरियो भने प्रकारान्तरले उही नै देखिन्छ । त्यसकारण सिला विगड भीचा कालापितको अर्थ गर्दा घोडा बनाइ विक्सयो भनियो । उबलिकेकटेको अर्थ गर्दा सवै धार्मिक करवाट मुक्त गराइ विक्सयो र अठभागिये च को अर्थ गर्दा

पनि भूमिकरमा एक अठाँश तिरे पुग्ने याने आठ भागको एक भाग तिर्ने गराइयो भनी केवल भाषामा केही फरक देखाउन मात्र खोजेको देखिन्छ । वास्तवमा फुहरर जर्ज वूलरको भनाइ असान्दर्भिक देखिए पछि यिनको भनाइमा पनि तीन वटै वाक्याँशको चित्त बुभ्नदो अर्थ आएको देखिदैन ।

## जनार्दन भट्टको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भ लेखको अर्थ गर्दा यिनले आफ्नो लेखमा यसरी अर्थ गर्नु भएको पाइन्छ ।

देवताहरूका प्रीय (राजा अशोक) ले आफ्नो राज्याभिषेकको वीसौं वर्ष पछि आफै आइ (यस स्थानमा) पूजा गरे । यहाँ शाक्यमुनि बुद्धको जन्म भएको थियो । त्यसर्थ यहाँ एउटा ढुंगाको स्मारक उठाइ शिला स्तम्भ खडा गरे । यहाँ भगवानको जन्म भएको थियो त्यसर्थ लुम्बिनी गाउमा (सदाको लागि) कर माफि गरि दिए (उब्जिनिको) आठौं भाग पनि (जुन गजाको हक लाग्दथ्यो राजश्व) उसै गाउँ (लुम्बिनी) लाइ नै दिइने व्यवस्था गरियो ।

जनार्दन भट्ट १९२३

जनार्दन भट्टले गरेको अनुवादलाई नियालेर हेर्दा अरूको भन्दा केही पृथक जसतो देखिन्छ । उनको भनाइ अनुसार मिलाविगड भीचा कालापित" को अर्थ गर्दा एउटा ढुंगाको मारक उठाइयो भन्न खोजेको देखिन्छ भने उबलिके कटेको अर्थ सदाको लागि कर माफि गरिदिए भनेर अठ भागिये च को अर्थ उब्जनिको आठ भाग पनि लुम्बिनी गाउलाई नै दिइने ब्यवस्था गरियो भनेको हो भनेर अर्को गलत व्याख्या गरेको जन्दछ ।

उनको भनाइ अनुसार सिलाविड भीचाको अर्थ एउटा इनाको स्मारक र कालापितको अर्थ उठाइयो भनेको हो । उनको यो अर्थ गराइ विल्कूल कपोलकल्पित पाराको इन्वन्छ । अर्थलाइ अनेक तोड मरोड गरी अर्थको अनर्थ हुने रगि उठाएको कर लुम्बिनीलाई नै भनेर दिने निर्णय गरेको इसतो अर्थ्याएको पाइन्छ । खासगरी तीन बटै वाक्याँशको उन बुभदो गराइ देखिदैन ।

## हुल्सको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भलेखको अर्थ गर्दा यिनले आफ्नो पुस्तकमा यस प्रकारले अर्थ गरेको पाइन्छ ।

देवताहरूका प्रीय राजा अशोकको राज्याभिषेक भएको जब बीस वर्ष पुगेको थियो (उनी) आफै आएर (यस स्थानमा) पूजा गरे किनभने यहाँ शाक्य मुनि बुद्धको जन्म भएको थियो । उनले (भगवानको यहाँ जन्म भएको भनी देखाउन) घोडाको एउटा मूर्ति वनाए र एउटा शिला स्तम्भ (पनि) खडा गरे।

उनले लुम्बिनी गाउलाई सबै करबाट मुक्त गराएर (उत्पादनको पनि) एक अठाँश तिरे पुग्ने गराए।

Hultzsch 1925

हुल्सले गरेको लुम्बिनी स्तम्भलेखको अनुवाद र भी.ए. स्मीथले गरेको अनुवादलाई एकै ठाउँमा राखी तुलना गर्ने हो भने प्रकारान्तरले दुवैको भनाइ उही जस्तो देखिन्छ । साँच्चै एउटा अचम्मको संयोग मान्नु पर्छ भगवान बुद्ध को जन्म भएको ठाउँमा घोडाको मूर्ति थापना गर्नुको रहस्य के थियो उनीहरूको अर्थ गराइमा यहाँ भगवानको जन्म भएकोले शिलाको घोडाको मूर्ति थापना गरियो भनेर अर्थ्याएको बुभ्मिन्छ । केही गरी भारतका अन्य अशोक शिलास्तम्भमा पिन घोडा कै मूर्ति रहेको स्तम्भ देखियो भने त्यहाँ पिन बुद्धको जन्म भएकोले भनेर अर्थ्याउनु पर्ने अवस्था नआउला नै भन्न सिकन्न । सारनाथमा रहेका अशोक स्तम्भहरूमा सिहको मूर्ति थापना गरिएको हुनु तर अभिलेखको पेट वोलीमा सिह स्थापना गरेको कुरा नपाइनु यी दुइटै तर्फ उनीहरूले विचार पुऱ्याउनु पर्दथ्यो । तर गरिएन ।

जेहोस् यिनले गरेको अनुवादमा सिलाविगड भीचा कालापित को अर्थ, उबलिके कटेको अर्थ र अठ भागिये च को अर्थ चित्त बुभ्दो तरिकाले गरिएको देखिदैन ।

## राधा कुमुद मुखर्जीको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भ लेखको अर्थ गर्दा यिनले आफ्नो पुस्तकमा यसप्रकारले अर्थ गरेको पाइन्छ ।

धर्माधिराज (राजा) अशोकद्वारा राज्याभिषेकको वीसौँ वर्ष यहाँ शाक्य मुनि जन्मेको भनी मौसुफ स्वयं सवारी भै पूजा गरिवक्स्यो । भगवानको जन्म भएको (ठाउँ) भनी चिनाउन एउटा ढुगाको मूर्ति बनाइ वक्स्यो र शिलास्तम्भ पनि खडा गराइ वक्स्यो ।

लुम्बिनी गाउँलाई धार्मिक करहरूबाट मुक्त गरी वक्स्यो र वालीको पनि एक अंठाश भाग तिरे पुग्ने गराइ वक्स्यो । राधाक्मुद मुखर्जी १९२७

राधा कुमुद मुखर्जीले गर्नु भएको लुम्बिनी स्तम्भलेखको अनुवाद नियालेर हेर्दा अरूको भन्दा केही भिन्न ढंगले गरेका जूम्ना देखिन्छ तर सिलाविगड भीचा कालापितको अर्थ गर्दा भगवान जन्म भएको ठाउँ भनी चिनाउन एउटा ढुंगाको मूर्ति बनाइ वक्स्यो भनिएको छ । के त्यसो पनि हुनु संभव छ र जमले मूर्ति बनायो त्यसले त्यो मूर्ति के को कस्तो मूर्ति त्यो थाहा नपाएको होस् । सिलाविगड भीचाले ढुंगाको मूर्ति मात्र भनेर अथयांउदा अर्थको तालमेल मिलेको जसतो पटककै देखिदैन ।

त्यसतै गरी उबलिके कटेको अर्थ गराइमा धार्मिक करवाट मुक्त गरेको भन्ने र अठ भागिये च को अर्थ गराइमा . बालीको एक अठाँश भाग तिरे पुग्छ भनी सम्राटले वडो ठूलो सुधारका कुरा गरेको भनी अर्थ्याइ गरियो। यो शाक्य मुनि बुद्ध को जन्म वा घटनालाई संस्मरण दिने किसिमको अभिलेखको पाठलाई चिनाउने तिर नभएर विषयान्तर तिर आकर्षित रहेको देखियो। उनको भनाइ अनुसार पिन यी तीन वटा वाक्याँशको चिक्त बुभुदो अर्थ आएको जसतो देखिएन।

#### डि.सि. सरकारको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भ लेखको अर्थ गर्दा यिनले आफ्नो पुस्तकमा यसरी अर्थ गर्नु भएको पाइन्छ ।

आफ्नो राज्याभिषेकको वीसौ वर्ष पछि देवताहरूका प्रीय राजा अशोकले आफै आइ यहाँ पूजा गरे किनभने यहाँ शाक्यहरूका मुनि बुद्ध (को) जन्म भएको थियो। उनले आफ्नो तीर्थ यात्राको उपलक्ष्यमा यस स्तम्भको चारैतर्फ ढुंगाको पर्खाल लगाए (अलि) यो सिला स्तम्भ पनि ठडयाए भगवानको जन्म यही भएकोले लुम्बिनी गाउँलाई सबै कर माफि गरिदिए र चिल आएको कर भन्दा उब्जनीको वाली पिन एक अठाँश तिरे प्रने गराइ दिए ।

डि.सि. सरकार १९५७

डि.सि. सरकारले गरेको लुम्बिनी स्तम्भलेखको अनुवादलाई नियालेर हेरियो भने अलिकति यथार्थको आभास पाइन्छ । किनभने तीर्थयात्राको उपलक्ष्यमा सम्राट अशोक लुम्बिनी आइ पुगेको क्रालाई संकेत गर्न खोजेको पाइन्छ । यसले सम्राट अशोक आउनु भन्दा अघिदेखि लुम्बिनी पवित्र तीर्थ स्थलको रूपमा प्रसिद्ध रहेकै थियो भन्ने कुरा कोट्याई अर्थ्याउनु भएको छ । तर अभिलेखको पाठ मध्ये अर्थ्याउन गाह्रो भएको सिलाविगड भीचा कालापित, उबलिके कटे र अथ भागिये च को चित्त बुभ्दो अर्थ भने उनको अनुवादमा पनि पाउन सिकदैन । सिलाविगड भीचा लाई उनले चारै तर्फ ढुंगाको पर्खाल लगाए भन्ने किसिमको अर्थ्याउन खोज्नु भएको छ । भीचा शब्दले पर्खाल हो कि भनेर अलिकति सोच्न वाध्य भने गराउछ तर सूक्ष्म अर्थ लगाउन त्यसले खासै प्रभाव पार्देन । किनिक मुख्य क्रो शिलास्तम्भ खडा गरेपछि चारै तिर पर्खाल पनि वनाएको हुन सक्छ स्तभमाथि घोडाको मूर्ति पनि राखेको हुन सक्छ । त्यो नौलो कुरो होइन । सम्राट अशोकलाई वुद्ध जन्म भएको ठाउँ त्यही हो भनेर विश्वास पाऱ्यो के कुराले खास ब्भन् पर्ने आवश्यकता यसमा छ । अलिकति संकेतको रूपमा डि.सि सरकारले छुन खोजेको कुरा उनको अर्थ गराइमा पाइन्छ । त्यो हो तीर्थयात्राको रूपमा सम्राट अशोक लुम्बिनी आएका थिए। यो अवश्य चित्त बुभ्दो कुरो जस्तो देखिन्छ ।

## आर. के. वसाकको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भ लेखको अर्थ गर्दा यिनले आफ्नो पस्तकमा यसरी अर्थ गर्नु भएको पाइन्छ ।

देवताहरूका प्रीय राजा अशोकद्वारा राज्याभिषेकको वीसौं वर्षमा आफै (यहाँ) शाक्यहरूका मुनि बुद्ध जन्म (भएको ठाउँ) भनी पुजा गरे र एउटा गधईको शिलामूर्ति कुँद्न लगाए र शिलास्तम्भ पनि खडा गराए र लुम्बिनी गाउँलाई सबै करबाट मुक्त गराए र उब्जनीको पनि एक अठाँश मात्र तिरे पुग्ने गराए किनभने यहाँ भगवानको जन्म भएको थियो।

R.K. Basak 1959

आर.के. वसाकले गरेको लुम्बिनी स्तम्भ लेखको अनुवाद अन्य विद्वानहरूको तुलनामा सबभन्दा काम नलाग्ने अर्थ थियो भन्न सिकन्छ । किनभने भगवान शाक्य मुनि बुद्ध जन्म भएको ठाउँमा गधईको शिलामूर्ति राखियो भन्नु एक किसिमको हेयभावको आभाष पाइन्छ । अभिलेखमा अन्य शब्द माथि कुनै चासो नराखी केवल विगड भीचाको अर्थमात्र खोजन थाल्दा गडको अर्थ गधा र विगडको अर्थ गधई भनेर अर्थ गरियो । वास्तवमा उनको अर्थ गराइ पनि अर्थ नवर्थ गोविन्द गाइ भने जस्तै हो भन्न सिकन्छ । बुद्धको जन्म संग गधा र गधइ को क्नै सम्बन्ध नै छैन ।

उनले गरेको अनुवादवाट सिलाविगड भीचा, कालापितको अर्थ एउटा गधईको शिलामूर्ति, कुद्न लगाए भन्ने खोजिएको भयो भने अरू वाक्याँशमा अरूले भने भैं लुम्बिनी गाउँलाई सबै कर वाट माफी गरे भनेर उबिलके कटेको अर्थ गरियो भने भगवानको जन्म भएको ठाउँ भएर उब्जनीको एक अठाँश सम्राट अशोकले राज्यलाई लुम्बिनी गाउले तिर्नु पर्ने भनेर अर्थ्याएको पाइन्छ । त्यितमात्र होइन सबै कर वाट मुक्त गराए भनेर पनि अर्थ गरेको छ भने उब्जनीको एक अठाँश मात्र तिरे पुग्छ भनेर पनि स्वयं विरोधाभासपूर्ण किसिमले पाठको अर्थ लेखेकोले पनि उनको अनुवाद सवभन्दा चित्त वृक्षाउन गाह्रो र अपत्यारिलो किसिमको देखिन्छ ।

#### राजवली पाण्डेको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भलेखको अर्थ गर्दा यिनले आफ्नो पुस्तकमा यसरी अर्थ गर्नु भएको पाइन्छ -

बीस वर्ष देखि अभिषित देवताहरूका प्रीय (राजा अशोक) द्वारा आफै आइ (यस स्थानको) गौरव वढाइ दिए पृजा गरे) किनभने यहाँ शाक्य मुनि बुद्धले जन्म लिनु भएको चियो । शीलाको खदिलो पर्खाल यहाँ बनाइयो शिलास्तम्भ टडयाइयो किनभने यहाँ भगवान उत्पति भएका थिए। लुम्बिनी गाउँलाई धार्मिक करबाट मुक्त गराइयो र आठभागको (एक भाग) दावी पनि बनाइ दिए।

राजवली पाण्डे १९६५

राजवली पाण्डेले गरेको लुम्बिनी स्तम्भलेखको अनुवाद माथि वडा मनन गरी विचार गरी हेऱ्यौ भने सम्राट अशोक नै शाक्यमुनि बुद्धको समकालीन हुन कि भने जस्तो कताकता आभाष पाइन्छ । नत्र भने शाक्यमुनि बृद्ध जन्मेको ठाउँ निश्चित गरी सम्राट अशोकले कसरी भन्न सक्यो । ताकि त्यहाँ शिलाम्नम्भ स्थापना गर्न सके त्यहाँ शिलाको खंदिलो पर्खाल निमाण गर्न सके । यसरी निश्चित गर्नका लागि कित शाक्यम्नि बुद्ध र सम्राट अशोक समकालीन व्यक्ति भएको हुन् पऱ्यो होइन भने बुद्ध इशापूर्व छैठौं तिरको र अशोक इशापूर्व तेश्रो निरको भए पछि तीन सय वर्ष पछि बुद्ध जन्म भएको ठाउँ निश्चित गर्न आधार के थियो त्यो बुभ्नन आवश्यक हुन आउँछ । उनले गरेको अनुवाद वा सिलाविगड भीचा कालापितको अयं गदा शिलाको खँदिलो पर्खाल यहाँ वनाइयो भनी अर्थ्याएको पाइन्छ अर्को वाक्याँश उबलिके कटे को अर्थ पनि धार्मिक करवाट मुक्त गराइयो भनी अरूले जसो जसो अर्थ गरे त्यमै त्यमै अर्थ गर्न पुगेको बुभिन्छ त्यस्तै गरी अठ भागियेचको अयं गदां आठ भागको एक भाग दावी पनि बनाइ दिए भनियो त्यसरी डार्बी पनि गरियो को मतलव के त्यो भने प्रष्ट वुकाएका इंखिउन । राजवली पाण्डे पनि यी कठीन तीन वाक्यांशको चिन्तव्भन्ने अर्थ गर्न सकेको देखिदैन ।

## एन पी रस्तोगीको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भ लेखको अर्थ गर्दा यिनले आफ्ना पुस्तकमा यसरी अर्थ गर्नु भएको पाइन्छ ।

देवताहरूका प्रीय (राजा अशोक) ले राज्याभिषेक भएको वीस वर्ष पछि आफै आइ (यस स्थानको) पूजा गरं किनिक यहाँ शाक्य मुनि बुद्धको जन्म भएको थियो । यहां शिलाको एउटा स्तम्भ खडा गरे र शिला को एउटा मूर्नि ग्रन ठड्याए । यहाँ भगवान बुद्धको जन्म भएको थियो व्यम्नैन लुम्बिनी गाउलाई धार्मिक करहरू माफि गरिदिएका थिए (त्यसमा उब्जिनको) एक अठाँश भाग नै (भूमिकरको रूपमा) लिने गरिन्थ्यो ।

एन.पी. रस्तोगी १९९०

एन.पी. रस्तोगीले गरेको लुम्बिनी स्तम्भलेखको अनुवादमा नियालेर हेर्दा सिलाबिगड भीचा कालापितको अर्थ गर्दा शिलाको एउटा मूर्ति पिन ठडयाए भनेर अर्थ निकालेको देखियो । यो अर्थ्याइ साह्नै अच्चम्मको देखियो । किनिक सम्राट अशोकले अभिलेख कुँदाउदा र शिलास्तम्भ ठडाउदा सम्मपिन शिलाको मूर्ति कुन थियो भन्न नसिकने अमूक मूर्ति थापना गरियो होला त ? यस्तो कुरा सामान्यत कसैले पिन पत्याउने गर्दैन । अर्को कुरा उबलिके कटे को अर्थ गर्दा भगवान जन्म भएको ठाउँ भएकोले लुम्बिनी गाउँमा धार्मिक कर माफि गरिराइए भनेर अर्थ्याएको देखिन्छ । त्यतिवेला भूमिकर भन्दा धार्मिक करबाट राजश्व बढी आउथ्यो होला त ? यो पिन कुनै नुक भएको तर्क पूर्ण अर्थ गराइ जस्तो लाग्दैन ।

अर्को वाक्यांश अठ भागियेच को अर्थ, गर्दा उब्जनीको एक अठांश भाग नै भूमिकरको रूपमा लिने गर्दथ्यो भन्ने किसिमले आठम् र अन्न फलेको भए एक मूरि कूत जसतै गरी सम्राट अशोकको राज्यलाई लुम्बिनी गाउको वासिन्दाले तिर्नु पर्ने प्रचलन थियो भन्ने किसिमलाई जसोतसो अर्थ गर्न खोजिएको वुिक्षन्छ । यदि रस्तोगीको अर्थ गराइ ठीक छ भन्ने भएमा सम्राट अशोकको मूल्याङ्गन कसरी गर्ने भन्ने कुरा आउँछ । भगवान जन्मेका ठाउँका वासिन्दालाई आठभाग मध्ये सात भाग छोडन सबने सम्राट अशोकले नगन्यमात्रामा एक भाग किन लिइरहन् पर्दथ्यो त्यो पनि छोडिन्थ्यो होला तर छोडेन भन्नासाथ एक भाग ज्यानगइ त्याग्न नसक्ने भने जस्तो अर्को अर्थले भन्दा हात्ती दान दिन सक्नेले माहुते पठाउन नसके भन्ने जस्तो के यस्तो संभव होला ? सामान्यतया यस किसिमको अवस्था इतिहासमा आउँदै आउँदैन ।

## भुवनलाल प्रधानको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भलेखको अर्थ गर्दा उहाले आफ्नो पुस्तकमा यसरी अर्थ वताउन् भएको पाइन्छ ।

देवताहरूका प्रीय प्रियदर्शी राजाले राज्याभिषेकको वीसौ वर्षमा यहाँ आएर पूजागरे यहाँ बुद्ध शाक्यमुनि जन्मेका थिए। ढुंगाको स्तम्भ पनि स्थापना गरे। यहाँ भगवान जन्मेको हुनाले लुम्बिनी गाउँमा कर माफी गरियो। आठौँ भाग पनि। भ्वनलाल प्रधान २००३ इतिहासकार भुवनलाल प्रधानले गर्नुभएको लुम्बिनी स्तम्भ लेखको अनुवाद माथि केलाएर हेर्ने हो भने सामान्यत अन्य इतिहासकारले भनेका कुराकै पुनरावृत्ति भएको देखिन्छ, भने सिलाविगड भीचा कालापितको अर्थ गर्न उहाँलाई निकै गाह्रो लागेपछि त्यो वाक्याँशको अर्थ नै छुटाउनु भएको अनुवादमा तड्कारो देखिन्छ ।

अर्को कुरो उविलके कटेको प्रसगमा अनुवाद गर्दा यहाँ भगवान जन्मेको हुनाले लुम्बिनीमा कर माफि गरियो भनेर अर्थ्याउनु भयो। यो पिन अरूले अर्थ गर्दा जसरी गर्दे आए त्यसैको पुनरावृत्ति मात्र भएको देखिन्छ । वास्तवमा भन्नु पर्दा सम्राट अशोकले लुम्बिनी यात्रा गरेको वाढी पीडित क्षेत्रमा राहत वाड्न गए जसतै गरी गएका थिएनन् भनेर बुभन् पर्दथ्यो । लुम्बिनीका वासिन्दा भगवान बुद्ध जन्मको थलोको वासिन्दा भएकाले त्यसैपिन गौरवान्वित थिए । सम्राट अशोकले मागेको खण्डमा एक भाग कर दिइ आएका थिए भने पिन आठ भाग दिन तयार हुन सक्थे होला । तसर्थ कर सम्बन्धी अर्थ्याउन् नै लुम्बिनीको अवमूल्यन गर्नु जस्तो भएन र ?

प्रकारान्तरले भन्नुपर्दा लुम्बिनी गाउँ पिन सम्राट अशोक कै अधिनस्थ राज्य प्रदेश भित्रै पर्दथे होला त्यो मान्य सिकन्छ । त्यसो हो भन्दैमा उविलिकेको शब्द बाट उ र के लाई छोडेर वीचको बिल शब्दमात्र भिन्न गरी त्यसको अर्थ तानतुन गर्ने जरूरत किन आइपऱ्यो अचम्मको कुरो भएन र ? फेरि सम्राट अशोकको अधिनस्थ प्रदेश भन्नको लागि स्वयं शिलास्तम्भ खडा गर्नुले नै बुभिहाल्छ कर उठाइको प्रसंग ल्याउनु पर्ने नै थिएन भन्न सिकन्छ । अर्को वाक्याँश अठ भागिये च को अर्थ केवल आठौं भागपिन मात्र भिनयो के को आठौं भाग पिन कुनै अत्तोपत्तो नहुने गरी भर्थ्याउनु भएको हुनाले उनको अनुवादमा पिन सिलाविगड भीचा कालापितको अर्थ उविलिकेकटे को अर्थ र अठभागियेचको अर्थ चित्त बुभदो विल्कूलै भएन भनेर देखियो ।

## भिक्ष सुदर्शन महास्थविरको भनाइ माथि समीक्षा

लुम्बिनी स्तम्भलेखको अनुवाद गर्दा यिनले आफ्नो पुस्तकमा यसरी अर्थ गर्नु भएको पाइन्छ । देवताहरूका प्रिय प्रियदर्शी (अशोक) राजा ज्याभिषेकको २० वर्ष पछि आफै सवारी भइवक्स्यो । यहाँ ज्या मुनि बुद्धको जन्म भएकोले ढुंगाको चिनो राख्न लगाइ वक्स्यो र एउटा शिलास्तम्भ पनि स्थापना गरि वक्स्यो । यहाँ वृद्ध भगवान जन्म भएकोले लुम्बिनी ग्राममा विलप्नथावाट मुक्त न हुकुम भइवक्स्यो र अठ भागिय अष्टाङ्गमार्गका अर्थका नगीय पनि ।

भिक्षु सुदर्शन महास्थिवर १९९८

भिक्षु सुदर्शन महास्थिवरले गर्नु भएको लुम्बिनी स्तम्भ ज्वको अनुवाद माथि ध्यानाकर्षण गर्ने हो भने सिलाविगड नेचा कालापित उविलके कटे र अठ भागिये च यी तीन वटै जक्याँश माथि आफ्नो छुट्टै मान्यता स्थापित गर्न खोजेको जंकन्छ । सिलाविगड भीचा कालापितको अर्थ गर्दा ढुगाको चिना राख्न लगाइ वक्स्यो भनेर अर्थ्याउन खोजेको देखियो । कि छिन यही अर्थलाई सही मान्यौं भने सम्राट अशोकले नावान वुढ जन्म भएको ठाउँमा चिनो राख्ने काम मुँदा ३०० को वित्ती सकेको थियो तैपिन चिनो राख्ने काम भएको भनी ज्याउन पर्ने हुन्छ । साँच्चै यो कुरा पत्याउन भनेको अन्धानुशरण के भएन र ? किन भने भगवान बुढको जन्म इशा पूर्व छैठौं ज्वाद्यीमा बुढ जन्म भएको ठाउँमा चिनो लगायो इशा पूर्व को शताब्दी हो यसमा विश्वसनीयताको आधार के थियो जन्मको आधार खोइ ? सामान्यतया यसतो कुरा पत्याउन नन्व छैन ।

अर्की वाक्यांश उबिलके कटे को अर्थ गर्दा लुम्बिनी हमा बिलप्रथाबाट मुक्त गर्न हुकुम भइ वक्स्यो भनेर अर्थ्याउन हाजेको देखियो । यसरी उबिलके कटे भन्ने एउटै शब्दबाट ल्यांडको र पछाडिको अक्षरलाई वेवास्ता गरी बिल भन्ने ज्ञ्यलाई मात्र छुत्याइ त्यसको अर्थ गर्दा बिलप्रथाबाट मुक्त लियो भन्ने भए दिपावली, प्रभावली, शब्दावली, पदावली, न्यवली, मुक्तावली जसता आदि इत्यादि शब्दको अर्थ गर्दा ज्ञ्यली, मुक्तावली जसता आदि इत्यादि शब्दको अर्थ गर्दा ज्ञ्यली, मुक्तावली जसता आदि इत्यादि शब्दको अर्थ गर्दा ज्ञ्यली, क्षरको वास्ता नगरी बलीको मात्र अर्थ गर्दा शब्दको ज्ञ्यान कसतो होला अनुमान गरीं । वास्तवमा अभिलेखमा ज्ञ्य उबिलके छ । उबिलके भन्ने शब्दको अगाडिको उ को ज्ञ्यला पनि नगर्ने र पछाडिको के को पनि मतलब नगर्दे

विलमुक्त क्षेत्र भनेर अर्थ गर्दा त्यो अर्थको कुनै औचित्य नै छैन ।

त्यस्तै गरी अर्को वाक्यांश अर्थ भागिये च को अर्थ गर्दा अष्टाङ्ग मार्गका अर्थका भागीय पिन भनेर अर्थ्याउन खोजेको देखियो । माथि भने भै अर्थ न वर्थ गोविन्द गाइ को उखान चरितार्थ भए जस्तो मात्र लाग्छ । जसतो गोविन्द को ग र गाइ को ग साइनो देखाइ अर्थ गर्नु भनेको र अथले आठ जनाउछ भन्दैमा बौद्ध दर्शनमा अष्टाङ्ग माग भन्ने छ भन्दैमा अठले अष्टाङ्ग मार्ग भनेको हो भन्नु ग को साइनो जसतै भएन र ?

किनिक सम्राट अशोकले स्थापना गरेका अन्य थुप्रै लघु शिलालेख मात्र छैनन् वृहत शिलालेखहरू पिन छन् तिनीहरूमा बौद्ध दर्शनका अष्टाङ्ग मार्ग चतु आर्य सत्य आदि इत्यादि वारे संकेत सम्म पिन कतै पाइदैन भने लुम्बिनी स्तम्भलेखमा मात्र अष्टाङ्ग मार्गको कुरालाई इङ्गित गरेको भनी मान्नु सान्दर्भिक छैन । होइन अष्टाङ्ग मार्ग नै होला भन्ने भए अर्थ भागीय च को अन्तिम अक्षर च लाई पिन चतु आर्य सत्य भनेको किन नभन्ने कसो ?

त्यसकारण लुम्बिनी स्तम्भ लेखको अनुवाद गर्ने बेला सम्राट अशोकका अन्य अभिलेखमा यसो भाँकेर हेर्नु पर्दथ्यो । खास सम्राट अशोकलाई कलिंग युद्ध पिछ विरक्त लागेको मात्र बुभिन्छ तर बौद्ध दर्शनका ज्ञाता नै बनीसकेको जस्तो संकेत इतिहासमा कतै चर्चा देखिँदैन ।

यी विभिन्न विद्वानहरूले लुम्बिनी स्तम्भलेखको पाठको अनुवाद गर्दा आआफ्नो धारणाहरू अभिव्यक्त गर्दे उहापोहहरू गर्दै आएका छन्। ती उहापोहहरूको तुलनात्मक अध्ययन गर्ने हो भने एक मत त्यहाँ पाइदैन। तापिन एक मत हुने वातावरण अथवा धेरैलाई चित्तवुभने खालको अर्थ आओस् भनेर चाहना राख्नु स्वाभाविक पिन छ। त्यसैले गर्दा लुम्बिनी विकास कोषले वि.सं. २०६० सालको फागुन ४-५ गते लुम्बिनी अशोक स्तम्भ अभिलेख व्याख्या गोष्ठीको आयोजना गरिएको थियो। त्यस गोष्ठीमा गोष्ठीपत्र प्रस्तुत गर्ने विद्वान महोदयहरू त्रिविका डा. दिनेश चन्द्र रेग्मी पुरातत्व विभागका श्री शुक्र सागर श्रेष्ठ र लुम्बिनी विकास कोषका श्री बसन्त विडारी हुनुहुन्थ्यो।

डा. दिनेश चन्द्र रेग्मीका भनाइमा उविलक्के कटे र अठ भागिये च को अर्थ करमा मिनाहा गरेको भन्नु नै चित्त बुभ्दो अर्थ हो भनेर जोड दिएको देखियो भने श्री शुक्रसागर श्रेप्टका भनाइमा भिक्षु सुदर्शन महास्थिवरले गरेको अनुवाद नै चित्तवृभ्दो अनुवाद हो भनेर जोड दिनु भएको पाइयो।

ल्फिननी विकास कोपका श्री बसन्त विडारीलें सिलाविगड भीचाको वारेमा व्याख्या गर्नु भयो र उहाँको निचांडमा सम्राट अशोकले बुद्ध जन्म भएको स्थानलाई चिन्हको रूपमा छोड्न मार्कर स्टोन राखिएको भन्ने कुरामा जोड दिएको देखियो।

खासगरी गोप्ठीको निचोडमा अभिलेखमा देखापरेको कठीन वाक्यांशहरूको अर्थ सिलाविगड भीचा कालापितको अर्थ उविलक्षे कटेको अर्थ र अठ भागियेच को अर्थ यही नै हो भनेर निश्चित रूपले दिन सिकएन ।

यही विषयमा आफ्नो मनमा पिन एक प्रकारले जिजासाहरू खट्कि रहने गरेको हुँदा स्तम्भलेखको छापा उतार माथि अत्यन्त ध्यानाकर्षण हुन पुग्यो र विद्धानहरूले पढेका पाठ्लाई पिन वडो गहन चिन्तन गरी हेर्दा जे बुभे जे देखें त्यो प्रस्तुत गर्दै त्यसले भ्रमका वादल केही हटाउनमा काम लाग्ला भन्ने ठानेको छु।

#### निष्कर्षको बाटो

सम्राट अशोकको समकालीन लिपिलाई नेपालमा ब्राह्मी लिपि भनेर मानेको पाइन्छ । यो लिपि पढ्ने कम सन् १७५० मा पादरी टिफेण्ट हालरले दिल्ली निजकको मेरथको अशोक स्तम्भ लेख पढेर शुरूवात गरे भन्ने भनाइ प्राय विद्वानहरूको पाइन्छ । लिपिको प्रतिलिपि समेत प्रकाशन गरी सम्राट अशोकको पालाको लिपि पढ्ने कार्य जेम्स प्रिन्सेपले सन् १८३७ देखि थालनी गरे । डिसेम्बर १, १८९६ को समय सम्म आइपुग्दा यो लिपि प्रायः धेरैले जानी सकेका थिए । अतः १८९७ मा आएर डा. ए. फुहररले लुम्बिनी स्तम्भलेखको प्रतिलिपि छापा समेत राखी पाठ पढेर प्रकाशित गरेका थिए ।

अभिलेखमा कुँदिएका लिपिको लिप्यन्तर गर्न जित गाऱ्हो छ त्यसको अर्थ लगाई अनुवाद गर्नु त्यो भन्दा भन गाऱ्हो छ भन्ने कुरा सारालाई थाहा छ । लिप्यन्तर गरी सकेको पाठलाई सूक्ष्म रूपले अध्ययन नगरी सोभै अर्थ गर्दा मामुलीसे मामुली कुरा छुट्न गई गम्भीर गल्तीहरू हुने हुन्छ । ठीक त्यसतै गरी लुम्बिनी स्तम्भलेखको पाठ पढ्दा एउटा सानो त्रुटी अभै पनि भै रहेको देखियो । तर त्यो त्रुटी माथि कसैको पनि ध्यान गइरहेको थिएन । तसर्थ यस लेखमा त्यो त्रुटीमाधि प्रकाश पारेर पाठ मुधार गरी निम्नअनुसार अर्थ अनुवाद प्रस्तुत गरिएको छ ।

## देवान पियेन पियदसिन लाजिन

यस वाक्यको अर्थ देवताहरूका प्रिय प्रियदर्शी (सम्राट अशोक) राजाले भिनएको हो भनी अर्थ्याउन सिकन्छ । अन्य विद्वानहरूले गरेका अनुवादमा पिन यसरी नै अर्थ लगाइ आएको पाइन्छ । यस अर्थले स्पष्ट रूपले के बुभाउछ भने अभिलेखका पाठ सम्राट अशोकको आत्मपरक भाषा होइनन् भनेर बुभाउँछ । किनिक प्रियदर्शी राजाले भनेर अर्थ गरिए पिछ यो अभिलेखको भाषा स्वयं अशोकको थिएन र स्वयं अशोकले थापना गरेको नहुँदा राजाले भनेर उल्लेख हुनु र उनको प्रशंसा उल्लेख भएबाट पिन यो सिद्ध हुन जान्छ ।

#### वीसति वसाभिसितेन

यस वाक्याँशको अर्थ राज्याभिषेक भएको वीसौ वर्षमा भनेर अर्थ्याउन सिकन्छ । निग्लीहवाको अभिलेखमा राज्याभिषेक भएको चौधौँ वर्षमा भनेर उल्लेख आएको पाइन्छ । यसबाट सम्राट अशोकले यो भन्दा ६ वर्ष अघि कपिलवस्तुको यात्रा गरेका थिए । शिलास्तम्भ देखनासाथ यो स्तम्म कसले राखेको होला भनेर जिज्ञासा उठी हाल्ने भएकाले प्रीयदर्शी राजाले थापना गरेको कुरा देवान पियेन पियदिसन लाजिनले प्रष्ट रूपले बताइ राखेको छ भने कहिले थापना गरियो त भन्ने कुराको खुल्दुली प्रियदर्शी राजाको राज्याभिषेक भएको वीसौँ वर्षमा भनेर निश्चित रूपले खुल्दुली मेटाउने वाक्याँश प्रयोग भएको छ ।

## अतन आगाच महीयिते

यस वाक्याँशको अर्थ यहाँ आएर पूजा अर्चना गरियो भनेर अर्थ्याउन सिकन्छ। यो वाक्याँशको पनि अत्यन्त महत्वपूर्ण छ। हुन त अन्य विद्धानहरूले पनि अर्थगर्दा यही भनेर गरेको पाइन्छ । जव सम्राट अशोकले आफ्नो राज्याभिषेकको वीसौं वर्षमा तीर्थयात्रा स्वरूप यहाँ आएर पूजा गरे भने पछि लुम्बिनीको यो ठाउ पहिले देखि प्रशिद्ध रही आएको वताइसकेको बुिभयो तथापि केही विद्धानहरूले बुद्ध जन्मभएको ठाउँ यही हो भनेर चिनो राख्न शिलास्तम्भ राखिएको र जन्मशिला राखेको जस्ता अनर्गल अर्थ लगाउने गर्दै आएका पनि छन् । खास सम्राट अशोकले भगवान बुद्ध जन्म भएको ठाउँ पत्ता लगाउनका लागि तीर्थयात्रा गरेको थिएन भन्ने कुरा अतन आगाच महीयितेले प्रष्ट रूपले वोध गराइरहेको बुभनु पर्दथ्यो ।

## हिद बुधे जाते सक्य मुनीति

यो वाक्याँश अत्यन्त महत्वपूर्ण छ यसको अर्थ गर्दा यहाँ शाक्यमुनी नाम गरेको बुद्धको जन्म भएको थियो भनी अर्थ्याउन सिकन्छ। यस बाक्याँशको अर्थ गर्दा अन्य विद्धानहरूले पनि यही भनेका छन्। नेपालमा क्रकुच्छन्द बुद्ध को जन्म कनक मुनी बुद्धको जन्म भएको थियो भने जसतै बुद्ध त बुद्ध शाक्यमुनि नाम गरेको बुद्ध भनेर यस बाक्याँशले प्रष्ट बोध गराउँदछ।

#### सिला विगड भीचा कालापित

यस वाक्याँशको अर्थ विभिन्न विद्वानहरूले विभिन्न निरकाबाट गर्दै आएको कुरा माथि पनि चर्चा भइ सकेको छ । वान्तवमा सम्राट अशोक बुद्ध जन्म भएको ठाउँ पत्ता लगाउनका नागि यात्रा गरेको नभइ पूजा अर्चना गर्न अर्को अर्थमा दर्शन गर्न आएको कुरा अतन आगाच महीयिते बाटे प्रष्ट भइ सक्यो भनेर बुभेबाट बुद्ध जन्म भएको ठाउँ पहिल्यै प्रसिद्ध भै रहेको भया । जुन बुद्ध जन्म भएको ठाउँमा जन्मशिला स्थापित म्मारक विखण्डित एवं खलविल्एको अवस्थामा रहेको हुँदा नम्राट अशोकले कालान्तर सम्म यो स्मारक जीवन्त रहोस भनी मर्मत जीर्णोद्धार गरिदियो भनी अर्थ्याउनु पर्ने हुन्छ ।

हुनत आजभन्दा एक सय वर्ष अघि R. Pischel भन्ने विद्वानले सिला विगडभीचाको अर्थ गर्दा A flowless stone भनेर अर्थ्याएका थिए यो कुरा यहाँ सम्भन आवश्यक पनि द्या वि.सं. २०५२ साल तिर मायादेवी मन्दिरको उत्खनन गर्दा भेंटएको जन्मशिला स्वरूपको Marker Stone भेटिदा पुरातत्त्व

विभागबाट खटिएका तत्कालीन पुरातत्त्व विद् श्री कोशप्रसाद आचार्यको भनाइमा पिन सम्राट अशोकले धर्म यात्रा गर्दा त्यही जन्मिशला (Marker Stone) दर्शन गर्न आएका थिए भनेर जोड दिनु भएको थियो । वास्तवमा यथार्थता पिन यही नै कि जन्मिशला सम्राट अशोकले थापना गरेका थिएन । त्यही जन्म शिलाको प्रशिद्धीलाई सुनेर दर्शन गर्न सम्राट अशोक लुम्बिनी आएका थिए भनेर बुभून पर्ने हुन्छ ।

भिनन्छ जब कुशिनगरमा बुद्धका शिष्य आनन्दले भगवानको महापरिनिर्वाण पिछ तथागतलाई कसरी संभने भनी सोध्दा भगवान बुद्धले आज्ञा हुँदा चार संवेजनीय स्थलमा भक्तहरूले श्रद्धा भिक्त गरी दर्शन स्मरण गर्ने छ । ती चार संवेजनीय स्थल मध्ये बुद्ध जन्म भएको लुम्बिनी एक हो । अतः एव जन्मशिलाको थापना भगवान बुद्धको महापरिनिर्वाण भन्दा अधि हुनुपर्छ यात महापरिनिर्वाणको लगत्तै पिछ भएको हुनु पर्दछ भन्ने आधार बनेको छ ।

#### सिला थभे च उसपापिते

यस वाक्याँशको अर्थ शिलास्तम्भ पनि ठड्याए भनेर गर्न सिकन्छ । सम्राट अशोकले भगवान बुद्ध जन्म भएको ठाउँमा पूर्व निर्मित स्मारकलाई जीर्णोद्धार गरे । यो जीर्णोद्धार गरेको कार्य पछि विस्मृति भएर जाला भन्ने हेतुले शिलास्तम्भ पनि ठडयाए भनेर स्तम्भ लेखमा कृदिएका अभिलेखमा जनाए । सायद यो शिलास्तम्भ स्थापना नगरेको भए बुद्ध जन्म भएको तथ्य संभवतः विलाएर जान सक्थ्यो । यसको मतलव सम्राट अशोकले शिलास्तम्भ खडा गरी दिएकोले आज नेपालको लागि योजित महान गुण अरू कृनै पनि छैन भने पनि हुन्छ । सिलाथभेच उसपापित को अर्थ अन्य विद्धानहरूले पनि शिलास्तम्भ पनि ठडयाए भनेरै गरेको पाइन्छ ।

### हिद भगवं जातेति

यस वाक्याँशको अर्थ अन्य विद्वानहरूले गर्दा पिन यहाँ भगवान जन्म भएको थियो भनेर गरेको पाइन्छ । भगवान बुद्ध जन्मेको जन्म थलो भएकै कारणले सम्राट अशोकले अर्को पिन कार्य गरेको कुरालाई अभिलेखमा थप जोड दिएर लेखाएको बुभिन्छ । कथं कदाचित सम्राट अशोकले बुद्धजन्म भएको ठाउँमा जीर्णोद्धार कार्य र शिलास्तम्भ मात्र ठड्याउने यी दुइ वटा कार्य मात्र गरेको भए निग्लीहवाको अभिलेखमा जसतै उसपापिते सम्म मात्र अभिलेख कुँदाएर छोडिन्थ्यो होला । अर्को पनि महत्वपूर्ण कार्य गर्नु परेकोले फेरि हिद भगव जातेति भनेर यहाँ भगवान जन्मेको कारणले भनेर अर्को वाक्याँश थप गरेको कुरा प्रष्ट रूपले बुभिन्छ ।

### लुंमिनि गामे उद्घलके कटे

यस वाक्याँशको अर्थ विभिन्न विद्वानहरूले अनेक अनेक तवरले गर्दै आएको देखिन्छ । ती कुराको लगभग चर्चा माथि गरी सकेको छ । वास्तवमा सम्राट अशोकले भगवान बुद्ध जन्म भएको ठाउँमा यात्रा गर्दा भनुँ वा अवलोकन गर्दा त्यो ठाउँको अवस्था केही दयनीय वा दुरावस्थामा रहेको पाइएको थियो । त्यतिवेला बुद्ध जन्म शिला भएको प्रसिद्ध ठाउँको जीर्णोद्धार गरे त्यसपछि शिलास्तम्भ थापना गरे केही समयका लागि त राम्रे होला तर कालान्तर सम्म यो तीर्थ स्थानको वातावरण अनुकूल रहला जसतो नलागे पछि त्यहाँ अलि ठलो क्षेत्रफलमा नै वन फडानी गर्नु पर्ने देखेर वन फडानी पनि गराए तव गामे भनेर उल्लेख गर्न जरूरी देखियो । केवलं शिलास्तम्भ भएको ठाउँ र मायादेवी मन्दिर भएको ठाउँमा मात्र केही वन फडानी गराएको भए लुम्बिनी गामे सायद उल्लेख गरिदैनथ्यो । र अर्को कुरा सम्राट अशोक प्रकृतिका पुजारी थिए अत वन फडानी, रूख काट्ने वन्यजन्त् मार्ने जस्ता कार्यलाई निरूत्साहित गर्दै आएको व्यक्तिले लुम्बिनी गाउँमा वन फडानी गर्नु परेको ले उनको लागि यो वाध्यता स्वरूप अत्यन्त ठूलो निर्णय भएकोले लुम्बिनी गाउमा वन फडानी गराए भनेर ल्मिनि गामे उब्लिके कटे लेखाउन लगाए । उब्लिके कटे भनेको उर्ब्वरिके कटे हो उर्ब्वरिके शब्दले वन, रूख, जंगल, आदि जनाउँछ ।

यहाँ निर आएर मुख्य ध्यानाकर्षण हुने कुरो भनेको प्राय विद्धानहरूले उबलिके कटे भनेर पढे भने खास पढ्नुपर्ने उब्लिके कटे हो। किनभने उर लि को वीचमा ब भन्ने अक्षर आएको छ त्यसलाई विशेष गरी लिपिको सैद्धान्तिक ज्ञानलाई मध्यनजर गरी अध्ययन गरी हेर्दा औसतको अन्य अक्षरको डिको लाइनमा नभई तल फेदमा अंकित गरिएको छ । यसले त्यो ब भन्ने अक्षर पूर्ण ब नभइ हलन्त ब लाई जनाउँछ भन्ने बुभ्न्न आवश्यक छ । यस किसिमको लिपि विकासको कम लिच्छिविकाल सम्म पिन देख्न पाइन्छ लिच्छिविकालमा हलन्त अक्षर लेख्नु पर्दा फेदमा लेखिन्थे र केही सानो आकारको लिखन्थे । प्राय: अशोक स्तम्भको अभिलेख पाठलाई अध्ययन गर्नेहरूले लिपिविकास तर्फ विल्कूलै ध्यानिदिएको देखिदैन अत: उहाँहरूले उब्लिके कटे भनेर नपढीकन उब्लिके कटे भनेर पढीयो । त्यस उब्लिके को अर्थ गर्न पुग्दा उ र के लाई वेवास्ता गरी कन केवल विल भन्ने दुइ अक्षरमा मात्र ध्यान आकृष्ट गरी विल्लाई कसैले कर भनेर अर्थ गर्न पुगे भने कसैले बिल भनेर काटमार भोग भन्ने तिर अर्थ लगाए जुन कुरो वास्तिवकताबाट टाढा विषयान्तर तिरको अर्थ भनेर बुभ्न्न सिकन्छ ।

#### अठ भागिये च

यो अन्तिम चरणको अन्तिम वाक्याँश हो । यस वाक्याँशको अर्थ पनि विभिन्न विद्धानले विभिन्न तरिकाले गरे यस वारे पनि माथि चर्चा गरिसकेको छ । लुम्बिनी स्तम्भ लेखको जम्मा ५ हरफको अभिलेखलाई पूरा गर्दाको अवस्था सम्ममा जम्मा तीन वैठक पार गरेको तथ्य Paleographic विज्ञानको सहारा लिइ अध्ययन गर्दा बुभिन्छ । लिपि कुँडुने लिपिकारले प्रथम बैठकमा उसपापिते सम्म कुँदेर देखाए । दोश्रो वैठकमा भगवान बुद्ध जन्मेको लुम्बिनी गाउमा वन फडानी समेत गराएको कुरा उब्लिके कटे सम्म लिपि कुँदेर देखाए । यति कुरा लेखाइ सकेपछि केही कुरा अभौं बाँकी भए जसतो महसूस हुन्छ त्यो हो लुम्बिनी गाउमा वन फडानी त गराए कित क्षेत्रफलमा गराए के लुम्बिनी गाउ सिंगै क्षेत्रफलमा वनफडानी गराए त भन्ने प्रश्न स्वतः उब्जिने भएकाले लुम्बिनी गाउ सिंगै होइन तत्कालीन भूमिको मापो अनुसार आठ भाग क्षेत्रफल सम्म मात्र भनिएको हो भागले । सम्भवत: विघालाई जनाउँथ्यो । अत: अन्तिम तेश्रो वैठकमा अठ भागिये च भनेर आठ विघा क्षेत्रफल सम्म मात्र वनफडानी गराइयो है भन्ने कुरा अर्थ्याउनु पर्ने प्रष्ट रूपले देखिन्छ । यस अधि

विद्वानहरूले गरी आएको अर्थ्याइमा अर्के ढंगले अनाप सनाप अर्थ गराइ आएको कुरो वोधगरी ती भ्रमबाट बाहिर आउन आवश्यक छ ।

अतः लुम्बिनी स्तम्भ लेखको सही पाठ र अर्थ कसतो हुनु पर्दथ्यो त भन्ने सवालमा यसरी प्रस्तुत गर्न सिकन्छ । प्रथम वैठकमा - देवान पियेन पियदसिन लाजिन वीसितवसाभिसितेन अतन आगाच महीयिते हिंद बुधे जाते सक्यमुनीति सिला विगड भीचा कालापित सिलाथभे च उसपापिते

हांश्रों बैठकमा - हिंद भगवं जातेति लुँमिनिगामे उब्लिके कटे

तंश्रो बैठकमा - अठ भागिये च

#### सटिक भावार्थ -

देवताहरूका प्रिय प्रियदर्शी राजा (सम्राटअशोक) ले आफ्नो राज्याभिषेक को वीसौ वर्षमा यहाँ आएर पूजा दर्शन गरे। यहाँ शाक्य मुनी बुद्धको जन्म भएको थियो। उनै बुद्धको जन्म शिला रहेको स्मारकको जीर्णोद्धार गरिदिए शिलास्तम्भ गनि खडा गराइदिए।

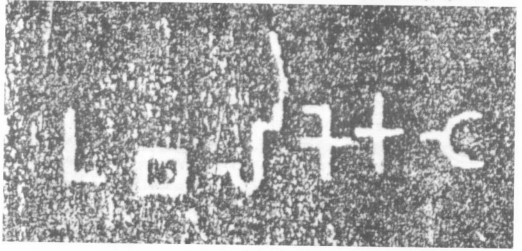
यहाँ भगवान जन्म भएको हुनाले पवित्र तीर्थस्थल कायम राख्न लुम्बिनी गाउँमा वन फडानी गराइ दिए। (त्यो वन फडानी) आठ भाग (आठ विघा) सम्म मात्र हो।

## सन्दर्भ सूचीः

- १ श्रेष्ठ शुक्रसागर लुम्बिनी
- लुम्बिनी स्थित अशोक स्तम्भको
   अभिलेख (गोष्ठी पत्र)
- प्रा. रेग्मी, दिनेशचन्द्र हिदवुघे जाते सक्य मुनीतिः लुम्बिनी स्तम्भलेखको व्याख्या (गोष्ठी पत्र)
- Bidari, Basanta Lumbini Ashoka Pillar and
   Sitavigadabhica (seminar paper)
- ४. भिक्षु सुदर्शन महास्थिवर लुम्बिनीको काखमा हिमाली बौद्ध प्रशिक्षण संस्थान चाकुपाट लितपुर १० पो.ब. नं. १०० नेपाल



लुम्बिनी अशोकस्तम्भाभिलेखको उतार छापा



उबलिके कटे

## **ABOUT THE AUTHORS**

Prof. Dr. Khadga Man Shrestha

**Ex-Director General** 

DoA

Kuleshwor, Kathmandu

Uddav Acharya

Chief Archaeological Officer

DoA

Dr. Sabitri Mainali

Associate Professor

T.U. Department of NeHCA

Kirtipur, Kathmandu

Ram Bahadur Kunwar

**Excavation Officer** 

DoA

Shyam Sunder Rajbamshi

**Epigraphy Officer** 

DoA