

# प्राचीन नेपाल ANCIENT NEPAL

संख्या **१८६** असार २०७१ Number 186 June 2014

सम्पादक मण्डल
प्रधान सम्पादक
भेष नारायण दाहाल
सम्पादक
डा. भरतराज रावत
राम बहादुर कुँवर
श्यामसुन्दर राजवंशी

#### **Editorial Board**

Chief Editor

Bhesh Narayan Dahal

Editor

Dr. Bharat Raj Rawat Ram Bahadur Kunwar Shyam Sunder Rajbamshi

# विषय-सूची Contents

# अंग्रेजी खण्ड English Section

| Ranipokhari: A National Heritage of Nepal                                  |                   |
|----------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| - Dr. Gopal Dhaubanjar                                                     | 1-8               |
| The Tongue Piercing Festival of BODÉ:                                      |                   |
| A Sense of Place                                                           |                   |
| - Mangala Pradhan                                                          | <b>9-14</b>       |
|                                                                            |                   |
| नेपाली खण्ड                                                                |                   |
| Nepali Section                                                             |                   |
| सोमपति इन्द्र                                                              |                   |
| - प्रा.डा. वीणा पौडेल                                                      | <del>13-</del> 2& |
| नेपालको बौद्ध धर्म, कला र भाषिक उत्थानमा कर्णाली खस <b>शासकहरूको चेनदन</b> |                   |
| - भीष्म बाँस्कोटा                                                          | <b>₹0-</b> 3₹     |
| आ.व. २०६९/७० मा पुरातत्व विभागबाट गरिएका क्रियाकलापहरू                     |                   |
| - सुरेश सुरस श्रेष्ठ                                                       | 3 <del>*</del>    |
| प्रधानमन्त्री जंगबहादुर राणाका समयको नेपाल - भोट युद्धका ऐतिहासिक सामाजी   | <b>8£</b> -48     |

# Ranipokhari: A National Heritage of Nepal

- Dr. Gopal Dhaubanjar

#### Introduction

Ranipokhari, the Queen's Pond situated at eastern border of Kantipur city is a winsome and historical mark of Kathmandu valley with peripheral locations Kamaladi, Asan, Jamal and Ratna Park in the East, West, North and South directions respectively. Various types of temples and statues are kept at different sides and many images of terracotta are placed to decorate the pond. It is really a striking creation of medieval period. In fact, the relation between human being and pond is closely interrelated. People used ponds in different ways but Ranipokhari could be used only for ritual works. Though, in present context, this pond is totally inaccessible to common people.

In Nepalese society, there was a trend to construct pond within the settlement so as to provide water facility to local people and make the city graceful. In medieval period such a tradition was highly popular in the Kathmandu valley. Nowadays, many ponds are found at different localities of the valley. Among them some ponds have been decorated with temples and other images of religious belief that is generally located at the center whereas some ponds are plain without any kind of temple and images. The pond which has such type of religious belief helps people to assume it as a sacred place. Ranipokhari is also a creation of contemporary tradition. This pond is an attractive historical spot which has been providing joyful environment to the visitors. It is now regarded as a show piece and has helped to increase the beauty as well as glory of the city. But, this is not only the beauty of Kathmandu; it is also regarded as a national heritage of the country.



(An attractive and historical pond - The Ranipokhari)

#### **Present Position**

Ranipokhari is a square shaped pond with 180 meter length and 140 meter width. Its total area is spread in 62 Ropani, 13 Ana, 2 paisa and two dam. 1 At the midpoint of the pond a beautiful temple is located which is known as Dathudega.2 The name is derived from Newar language which means the centrally located temple. Common people are not allowed to enter inside the temple. It only opens on the second day of half-moon of October according to lunar calendar each year. That day, Nepalese people celebrate the ceremony of Bhai Tika. On this occasion every sister offers Tika, a ceremonial red powder, in the forehead of her brother praying for his long life. The ones who do not have brothers or sisters, they go to Dathudega temple to worship Balgopal and receive Tika from him.

The existing Dathudega is a Gumbaj style temple which is known as Mugal Style. It is assumed that the style was introduced in Nepal during the modern period by Shah Rulers and their prime ministers. The temple was constructed in Pagoda style along with Ranipokhari, but it was ruined during the Shah period. Junga Bahadur Rana, the first prime minister and Shree Teen Maharaja reconstructed the temple with a dome style in 1851 A.D. and its boundary was also made to protect the pond.3 About forty years later, in 1990 B.S. (1933 A.D) the crown part of the dome fell down because of the great earthquake. Latter on Prime Minister Juddha Shamser Rana renovated the damaged part.4 We can still see the fallen parts of the temple at the southern side.

Hinduism is a polytheistic religion in which people believe in numerous Gods and Goddesses. This usage is also seen in Dathudega temple. There are various types of images of God & Goddess inside the temple. Among them Shiva Linga, popular phalluses of Lord Shiva is

one which is installed at the center. Quadrilateral doors are located towards the four directions east, west, north and south of the temple, but the northern door are not open able. But Shiva Linga can be directly seen from the rest three doors. An elegant portrait of Goddess Durga with twelve hands is placed at the northern wall that is made as an inner apartment.



(Images of Shiva Linga, Durga & Balgopal installed inside the Dathudega)

There are four other images which include Naraya, Ganesh, Surya Narayan (Sun) and Balgopal at the four inner corners of the temple. Those are installed at North East South East, South west and North East corners, respectively. The image of Ganesh is decorated with eight hands and better-half on his lap. Surya Narayan is seen riding the seven horses with his better-half. In the other hand, Dathudega is also popular in the name of Balgopal temple due to an image of Balgopal inside the temple. Besides these, four small temples of different deities are built up at the four corners of the Dathudega courtyard.

Safalya Amatya, Tudhikhel Warapara Vidhyaman Smarakka Ebam Devsthalharu, Kathmandu: Kathmandu Mahanagarpalika, 2053 B.S., p. 25.

R.N. Pandya, "The terracottas of Nepal", Nepalese Culture, Vol. 2, Kathmandu: Nepalese History, Culture and Archeology Instruction Committee, Tribhuwan University, Kirtipur, 1981-82 A.D. P. 10

<sup>3</sup> Mary S. Slusser, Nepal Mandala, vol. I, Princeton University Press New Jersey, 1982 A.D, p. 149.

Naraharinath Yogi, DevamalaVanshavali, Mrigasthali: Shree Piramahantachhipranatha Yogiraj.

<sup>2013</sup> B.S, P. 60.

Jagadhishchandra Regmi, Kathmandu Sahar Sanskritik Adhyyayan, Part 1, Kathmandu: Shiva Prasad Upodhyaya, 20518.5, P.190.



(A statue of elephant with King Pratapa Malla and his sons)

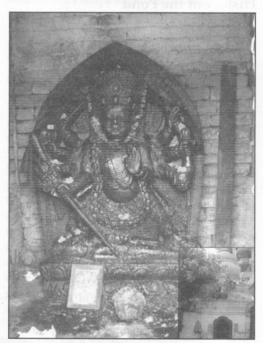
The next attraction of the pond is the statue of an elephant situated at the southern bank which was erected in the medieval period with the stone images of King Pratapa Malla and his two younger sons Mahipatindra Malla and Chakrawatindra Malla. It seems that they are praying to the deities of Dathudega. A graceful stone image of Naraya is also erected in the northern bank. There are other mini temples at the four outside corners of the pond i.e. two Bhairavas, Mahalaxmi (Durga) and Sorhahate Ganesh (sixteen handed deity of Ganesh) in North West, North east, South East and South West corners, respectively. Because of these temples the religious importance of the pond has been increased.



(Mahalaxmi and its temple)



(Image of Bhairava and its temple situated at north-east corner)



(Image of Bhairava and its temple situated at north-west corner)



(Image of sixteen handed Ganesh and its temple)

#### History of the Pond

Pratapa Malla (6141-1674 A.D), the ruler of Kantipur kingdom constructed Ranipokhari in 790 Nepal Sambat (1669 A.D.) in memory of his youngest late son Chakrabatindra Malla. The king had a passion to create new style of art and architecture in the kingdom. He had built popular temples of Guhyashwori, Dakchhinkali and Radha Krishna and many more images of Gods and Goddesses were also placed at different localities. A great image of Narayana along with a pond situated in Bhandarkhal Court of the palace is also his creation. It was an imitation of Budhanilakantha, an ancient religious site of Kathmandu valley. Similarly, he constructed Ranipokhari at the eastern border of the capital. There was a tradition to erect inscriptions when they made new art and architecture. Such system was particularly prevalent in Nepal since the ancient period. On the occasion of accomplishment of Ranipokhari, Pratapa Malla had erected inscriptions near the pond. An inscription is found at the compound of Bir Hospital, South West corner of Ranipokhari, in which the objectives of construction of the pond has been enlightened. Similar types of inscriptions are also found at the North East and North West corners. In this regard the historian has given an opinion that the king must have placed same type of inscription at the four corners of the pond.<sup>6</sup>

King Yakchhea Malla (1428-1482 A.D.), the prominent ruler of Nepalmandal had created a greater Nepal expanding its territory. After his death, Nepalmandal was politically divided by his own sons due to their self-interest. Then this led to division into three independent states that were Kantipur, Lalitpur and Bhaktapur. They had rivals, may it be in political, economical, cultural or art and architecture field. The rulers and the people were more desirous to create new style in art and architecture. They were continuously involved in this field to achieve the goal. They emulated the new style which was created in the other two states. In the medieval period, art and architecture was highly flourished in Kathmandu valley and its surrounding areas due to eagerness of the rulers and people. The similar type of images and architecture in those three independent states like Taleju temple, Bhimsen temple, Shiva temple, Krishna temple, image of Hanuma, Nag Phukhu (a pond with the image of snake) etc. proves the above statement correct.

There are numerous ponds within the Kathmandu valley which were structured during different periods. Tahpukhu (Siddha Pokhari) of Bhaktapur is one of the well-known ponds situated at western side of the city. It was built by King Jagajyotir Malla (1613-1637 A.D.), the medieval king of Bhaktapur kingdom." Pratapa Malla had assaulted over Bhaktapur several times with the help of Shreeniwas Malla of Lalitpur kingdom and impaired many historical and cultural heritages. During the invasion of 1663 A.D, he had badly damaged Tahpukhu. His tendency showed that he was very jealous of the popular pond of Bhaktapur kingdom and was eager to construct a beautiful pond his own kingdom, too. That desire was fulfilled by constructing Ranipokhari (Queen's Pond) at the eastern side of Kantipur city.

<sup>6.</sup> Shankarman Rajbanshi, Puratatto Patra Sangrah, Kathmandu: Shree Panchko Sarakar, Puratatto ra Sankriti Bibbae, 2016 B.S., p. 1.

<sup>7.</sup> Peshal Dahal, Nepalko Itihas, Kathmandu: M.K. Publishers & Distrubiters. 2064 B.S, p. 157.

Nepalese society has been continuously influenced by religion since the beginning which is also exemplified in Ranipokhari. The pond comprises of holy water brought from fifty one different rivers and ponds to make it a sacred place. The inscription which was found near Ranipokhari has lightened the religious importance of the pond. It states that the person who baths here and offers the water from the pond to god and defunct sole he can achieve good virtue. To maintain its religious purity people are threatened not to commit suicide here. It is said that whoever commits suicide his sole would be dwelled at inferno.<sup>8</sup>

The holy water was collected from the following places.9

1. Baranasi 2. Baidhanath 3. Bagamati 4. Shankhamul 5. Panati 6. Gandhaki 7. Kaushi 8. SundariNadi 9. Nilakantha 10.Bishnumati 11. Bishwonav 12. Techhapal 13. Bageshwor 14. Manamati 15. Shankhadaha 16. Kageshwor 17. Bagamatinaav 18. Sapantirtha 19. Komati 20. Nhmhuto 21. Balanilakantha 22. Tyanha 23. Mashila 24. Thapapi 25. Saptakoshi 26. Taudaha 27. Katuwaldah 28. Matatirtha 29. Indradah 30. Gokarna 31. Gyanawaapi 32. Pashukunda 33. Sitakunda 34. Tepudobhan 35. Hanumanghat 36. GolahitiDaha 37. Jywalamukhi 38. Muktichhetra 39. Kaligandhaki 40. Shwetagandaki 41. Sarajugangaa 42. Malikaa 43. Patalganga 44. PrayagGangaa 45. Kamaleshwori 46. Saptagandaki 47. Barahchhetra 48. Gangasagar 49. Samudra 50. Anantalinga 51. Sipadol

In the previous days, ponds were made to fulfill the religious and social necessities of the people. There is some ritual process that should be performed during the construction phase. Those methods have been mentioned in different sacred scriptures. The Agnipuran, a Hindu mythology has instructed to keep eight Kalash (a metallic vessel with a narrow neck) at different directions with holy water while constructing the pond. In this context, the Kalash with water of ocean is to be placed at the eastern side. The rest seven are filled with the water of Kumbha, Rainfall, fountain of Kumbha, river waters, Odibhajja (Sote) and holy area which must be placed at the south-east corner, southern border, south-west corner, west border, north-west corner, northern border and northeastern corner, respectively. But water from above mentioned places may not be available easily. In such situations, the scripture has instructed to follow a simple method. If it is not possible to bring water from above mentioned holy places, the Kalash might be filled with river water. At last the Vedic hymn, Yaasan Raaja must be chanted.10 Accordingly, Pratapa Malla had also put down the holy water brought from the different sacred places.

The early name of Ranipokhari is Nhu Pukhu, which is derived from Newari language. Nhu Pukhu denotes the newly constructed pond. In the medieval period this new pond was extraordinary for Kantipur kingdom and its residents. Therefore, people started to call it as Nhu Pukhu. Later on, it became popular in the name of Ranipokhari. According to Bhasha Vansavali, a chronology of Nepal, the name of Ranipokhari was prevalent since the medieval period. It is said, the queen of Bhupalendra Malla had renovated this pond after which it got its name as Ranipokhari.11 It is notable that Bhupalendra Malla had married twice in his life time. The first marriage was held in 810 and next in 812 N.S. But none of the historical document has shown the involvement of his queens in the renovation of the pond due to which the statement of chronology about Ranipokhari is not believable.

<sup>8</sup> D. R. Regmi, Medieval Nepal, Part III, Calcutta: Firma K.L. Mukhopadhyay, 1966: A.D, p. 140-141.

<sup>9</sup> Ibid.

<sup>10</sup> Agnipuran, Gorakhapur: Gita press, 2062 B.S. Chapter 64.

<sup>11</sup> Devi Prasad Lamsal (Edt.), Bhasha Vamsavali, Part 2, Kathmandu: Purattwo Bibhag, Nepal Rastriya Pustakalaya. 2023 B.S, p. 89.

Chakravartindra Malla, the youngest son of Pratapa Malla died prematurely. The Queen mother fell in deep sorrow because of the death of her lovely son. Pratap Malla made a beautiful pond to bestow sympathy to her queen. So, the scholar regarded the pond as Lanipukhu since the beginning and the people of later days called it as Ranipokhari. The same term was handed down to posterity.12

In the medieval period, the contemporary king of Kantipur used to go a long way to (;Dd) Nhu Pukhu to welcome his peregrine guest. The ruler of Morang (Indrasen) had visited Kantipur kingdom in 811 N.S. (1690 A.D.) and Bhupalendra Malla himself had gone to Nhu Pukhu to receive him.13

A system of outlet was prevalent to maintain the water level of the pond. Its point is still seen at the south-west corner. The excess water drained through the outlet and finally reached to Bagamati River of Tripureshwor. This management was done since the construction period. The excess water to be drained through the outlet was firstly stored in the reservoir which was located at the place where Dasharatha Stadium is situated nowadays.14 Then it joined the river. But the outlet is completely shut down at present because of deficiency of cleanliness and a great Stadium named Dasharatha Rangashala is built in the place of the reservoir.

Bhotahiti Tole is the prominent locality of Kantipur city. The eastern border of that locality has a historical stone tap near Ranipokhari. The tap is about fifteen feet deep from the road level which was found during the construction period of underground sub-crossing way. An image of Shiva Linga is also found beside the tap. We can assume that the outlet of the stone tap might be connected with the Ranipokhari. Therefore, similar problem of water egression is seen due to shutting up of Ranipokhari outlet. So the ditch of stone tap is now filled up completely.

There was a trend of constructing number of wells at the centre of pond to fulfill water in accordance with necessity. Devmala Vansawali has narrated that a big well was seen inside Ranipokhari when it was dried up to clean.15 But it is difficult to believe that Ranipokhari had only one well because a single well is not sufficient for such an immense pond. There must have been other wells. A manuscript suggests that one, two, three, five or seven numbers of wells should be dug according to the size of pond.16 The next Hindu mythology named Matsyepuran has also explained about the wells that should be dug in newly constructed pond. According to the mythology there must nine, seven or five wells dug within the pond.17 A few decades ago, the level of underground water of Kathmandu valley was very high. So, the wells built inside the pond had easily been providing water. In Ranipokhari besides wells, other water sources were also managed by constructing the stone taps at the three outer corners north-east, north-west and south-west of the pond which had more or less helped to supply water.

The manuscript written during the reign of Vashkar Malla, the king of Kantipur kingdom of medieval period has mentioned about the methods that should be performed during the construction period. It has mentioned about the numbers- one, three, five or seven wells which should be dug at the center of every newly constructed pond in accordance with its necessity.18 These statements indicate that each pond should have wells to supply the water. Since Ranipokhari has covered a large area, one can say that it must have multi wells.

नव, सप्ताथवापञ्चनातिरिक्ता नृपात्मज ।

वितस्तिमात्रा योनि? स्यात् षट्समाप्ता**ङ्गु**लिविस्तृता ।।०।।

Prem, Khatry, The Rising Nepal (English daily), August 29, 1975 A.D, Friday supplement, p. 2.

Ramjee Tewari, "Bhupalendramalla", Purnima. Full Number 3, Kathmandu: Samshodhan Mandal, 2021B.S, p. 40. 13

According to Prof. Dr. Tulsiram Vaidya, inhabitant of Kathmandu Metropolitan ward no11, Tripureshwor Tole. 14

Naraharinath Yogi, Devamala Vanshavali, Mrigasthali: Shree Piramahantachhipranatha Yogiraj, 15

Manuscript, reserved with the writer of this artical.

<sup>2013</sup> B.S, p. 60.

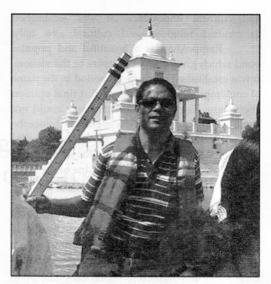
Matsyemahapuran, Gorakhapur: Gita press, 2063 B.S., Chapter 58, p. 8.

<sup>18</sup> Manuscript, named "Wakya Sangrah" folio no. 3. Reserved with Mr. Gyankar Vajracharya, belongs to Bhaktapur Sakotha, municipality ward no. 8.



(Boring water supply in the Ranipokhari)

The population of Kathmandu valley has been increasing geometrically day by day because of the uncontrolled migration from different districts and villages of our country. This has added a great problem of drinking water in Kathmandu valley. To fulfill their necessity of water, people have individually and commonly setup deep boring system all over the valley to pull water from underground. As a result, the water level of the valley has highly decreased today. Hence, the wells under the Ranipokhari could not provide water. And in the other hand a pile of mud has been accumulated in the pond because no cleaning activity has been performed since longer period of time. Stone taps at the three corners have vanished since many decades back. In reality, the pond is facing a great problem of water which is required to maintain. Few years ago, a deep boring water plan was initiated near Ranipokhari to provide drinking water to the local people of core city. Now, it provides water to the pond four days a week. Similarly, rain water collected at the complex of Tri-Chandra College situated at the northern border is being poured in the pond since three years. Nowadays, the Ranipokhari is fully dependent on the surface water source.



(The writer himself taking the measurement of deepness in the Ranipokhari)

#### Conclusion

Human beings have close relation with water and their life cannot proceed without water. Human civilization began from the river banks. The water source for the contemporary people was only rivers. Their concentration gradually diverted towards the well and deep cisterns. They started to construct ponds in later period. In the ancient and medieval period, people acquired water from rivers, wells, deep cisterns, stone taps and ponds. But the ponds were made especially for social, cultural and religious purposes. They were established in every historical settlement of Kathmandu valley and its surrounding areas. Nepalese people believed in spiritual life since the beginning. Earlier people used to begin their daily life from pond, they used to go to the pond to wash face, perform ablution, to offer holy water to God and defunct soul and to worship Gods and Goddesses. The residential areas where tap facilities were not available, ponds were the appropriate means for fulfilling the object. It is also a proper spot for swimming, boating and walking so as to gain refreshment. Besides these, they used pond water to bathe the cows and buffalos, wash their clothes and clean utensils at some places. Thus, pond has been providing service to people in different ways. But Ranipokhari has purely got its religious and cultural importance. It was established to conduct religious and cultural jobs only.

Ranipokhari is a beautiful and popular pond which gives a great pleasure to the visitors. It was established in medieval period in the name of contemporary Rani (Queen). But final opinion about how Ranipokhari got its name could not come out. We can say that it was practiced since the reign of Pratapa Malla. The pond was constructed by Pratapa Malla in order to provide sympathy to his queen who was in great shock due to the death of their youngest son Chakravatendra Malla. This saying indicates that the pond was constructed in the name of his queen. So, people of medieval period called it Laani Pukhu in Newari language which meant queen pond. In the later days people called it Ranipokhari altering to the previous name.

Ranipokhari is now facing a great problem of water source. Today, it is fully dependent on the surface water sources, but it is not an appropriate solution. Water in the pond is drying up day by day and a mass of mud is gathered at the bottom of pond. The depth of pond is continuously decreasing. As a result, the remaining depth is only one meter, out of which half depth is filled up by mud. If the present situation is given continuity, the pond may lose its identity in few years. The next problem is probably its maintenance. Because of people's carelessness the boundary fence has been damaged at many places. But the concerned official bodies have not given any attention to its maintenance. A new tradition of celebrating Chhath festival within the pond was launched from few years back. This tradition has helped to pollute the pond and its surrounding environment.

We know this pond is not only the gift of our ancestors to the existing society, but is also a well known heritage of our country. This pond which is three and a half century old is pride of Kantipur city as well as national heritage of Nepal. It is a great religious point of the Hindu sect because there are images of different Gods and Goddesses within the temple. In Hindu religion Gods and Goddesses should be worshipped every day. Pratapa Malla had also appointed priest and helped them with financial support to provide regular service to the images of Dathudega. But the concerning families who were authorized to worship, left their duty due to lack of fixed and appropriate payment for their regular work. Thus

Ranipokhari has been suffering from different kinds of problems since many decades that have spoiled its physical structure. There is no doubt that the pond is an important source in the development of tourism industry and it has played a vital role to increase internal and external tourists. We can say that it would be a great loss to the part of Nepalese history if we lose the identity of Ranipokhari. So, the concerned bodies and the local people have to pay attention to its maintenance and renovation as well as give continuity to its traditional systems.

#### Bibliography

Agnipuran, Gorakhapur: Gita press, 2062 B.S. Amatya, Safalya, Tudhikhel Warapara Vidhyaman Smarakka Ebam Devsthalharu, Kathmandu:

Kathmandu Mahanagarpalika, 2053 B.S. Dahal, Peshal, Nepalko Itihas, Kathmandu: M.K. Publishers & Distrubiters, 2064 B. S.

Khatry, Prem, The Rising Nepal (English daily), August 29, Friday supplement, 1975 A. D.

Lamsal, Devi Prasad (Edt.), Bhasha Vamsavali, Part 2, Kathmandu: Purattwo Bibhag, Nepal Rastriya Pustakalaya, 2023 B.S.

Manuscript named "Wakya Sangrah", Reserved with Mr. Gyankar Vajracharya, belongs to Bhaktapur Sakotha, municipality ward no. 8.

Matsyemahapuran, Gorakhapur: Gita press, 2063 B.S. Manuscript, reserved with the writer of this artical. Pandya, R.N. "The terracottas of Nepal", Nepalese Culture, Vol. 2, Kathmandu: Nepalese History, Culture and Archeology Instruction Committee, Tribhuwan University, Kirtipur, 1981-82 A.D.

Rajbanshi, Shankarman, Puratatto Patra Sangrah, Kathmandu: Shree Panchko Sarakar, Puratatto ra Sankriti Bibhag, 2016 B.S.

Regmi, D.R., Medieval Nepal, Part III, Calcutta: Firma K.L. Mukhopadhyay, 1966 A.D.

Regmi, Jagadhishchandra, Kathmandu Sahar Sanskritik Adhyyayan, Bhag 1, Kathmandu: Shiva Prasad Upadhyaya, 2051B.S.

Slusser, Mary S. Nepal Mandala, vol. I, Princeton University Press New Jersey, 1982.

Tewari, Ramjee "Bhupalendramalla", Purnima. Full Number 3, Kathmandu: Samshodhan Mandal, 2021 B.S.

Yogi Naraharinath, DevamalaVanshavali, Mrigasthali: Shree Piramahantachhipranatha Yogiraj, 2013 B.S.

# The Tongue Piercing Festival of BODÉ: A Sense of Place

- Mangala Pradhan

For over thousands of years there have been variety of rituals carried out either for religious ideals or obligations, satisfaction of spiritual or emotional needs, strengthening of social bonds, demonstration of respect or submission, obtaining social acceptance or approval for some event or, sometimes, just for the pleasure of the ritual itself. These rituals can be in forms of actions, social gatherings, religious worships, offerings, etc. And in addition there are also rituals such as selftorture, which date back to the Aztec and Mayan cultures and are also practiced today in Hinduism, Christianity and Muslim religions, to name a few. These self-torture rituals focuses on the pain and torture in exchange for seeking consent of the Gods and claim ownership of wisdom and knowledge. Tongue piercing is one such ritual which has existed for thousands of years and is still practiced till date all over the world. In this ritual the tongue is pierced to draw blood to honor and appease the gods, and also to create an altered state of consciousness so that the priest or shaman could communicate with the gods. Piercing of the tongue is done to stop the speech and thereby to concentrate fully on the god. Another symbolism states that it is to show that the physical body is a 'maya' and ultimate aim is to merge with Brahma. Over the years although this ritual has been modified and extended to piercing different parts of the body, yet the overall purpose of this ritual remains the same.

Such ritual has existed in Nepal for a long time and one such ritual is practiced in a small town of Bodé, in Bhaktapur District even today during the "Bisket Jatra" or "Bisket Festival", which takes place during the new year of Bikram Sambat or Nepali New Year. Although this Bisket Jatra lasts for nine days and is celebrated at the same time in the towns of Bhatkapur, Bodé, Thimi, Nagadesh and Tokkha (Kathmandu District), yet they are celebrated in different ways in all the afore mentioned towns. In Thimi, Bode and Nagadesh, as part or maybe a variation of Bisket Jatra, a Sindoor Jatra is observed. This festival is celebrated by youths participating in a parade carrying god's images and smearing vermilion powder to each other. However, the tongue piercing ritual, in particular, is only carried out in the town of Bodé on the 2<sup>nd</sup> day of Baisakh annually.

#### History

The legend of this ritual comes from the folklore of demonic characters who reside beside goddess Neelbarahi, in its temple in Bodé. In brief, the folklore goes that these demons started to scare and trouble the local people and disrupt the local harmony. In time the locals, neither being able to have a moment's piece of mind nor take such troubles anymore, started to seek help from various shamans. One such shaman by the name of Bhimadutta Karmacharya decided to help these sorrowed victims and came to Bodé. Once he arrived he put a tantric spell around the area to trap these demons and asked the locals not to go out to work in their fields for a month.

A demon, out of curiosity of not seeing any locals in the area, decided to enter Bodé and was eventually caught in the shaman's spell.

After much inquisition the demon reluctantly explained to the shaman that he is a guard of goddess Neelbarahi and reside on its right side in the temple. The Shaman later cast a spell that transformed the demon into its true nature and form - his appearance was very dreadful with very long hair and a long tongue. Once the locals saw the true form of this demon, they started to cut his hair, tear of his dreadful attire and also forcefully pierced his tongue. They also tied a pair of "ghungroos" or anklets with metallic bells so that he would not go around unnoticed and made him carry flaming torches and heavy timber. The demon after going through much of this ordeal and unable to tolerate any further eventually decided to listen to the villagers' terms and conditions to release him; which were as follows:

- He would never return to trouble the local people of Bodé.
- He would come to Bodé once annually for the next seven years, on the same day, to pierce his tongue.
- He would have to protect Bodé from any epidemic.
- He would protect the country from any famine.
- He would protect the country from excessive rainfalls and droughts.
- 6. He would protect Bodé from earthquakes.
- He would help the locals to be more religious and enhance and enrich their hospitality to their guests.

The demon accepted the above terms and conditions and was taken to the Mahalaxmi temple in Bodé where the needle pierced in his tongue was removed and released from the Shaman's spell.

According to legend, the demon fulfilled all the conditions laid down by the people of Bodé and also visited the town annually for the next seven years to get his tongue pierced. His annual visits for these seven years became a festive occasion for the local people. However, once the seven years had passed, to continue this festive occasion Bhimadutta Karmacharya asked the people of Bodé to select a person who would undergo this ritual of tongue piercing. And hence, till date this ritual is still carried on in the town of Bodé on 2<sup>nd</sup> Baisakh annually.

#### **Process of the Festival**

People develop a sense of place through experience and knowledge of a particular area, a sense of place emerges through knowledge of the history, geography and geology of an area, its flora and fauna, the legends of a place, and a growing sense of the land and its history after living there for a time. The historic and ancient city of Bode during the New Year festival signifies the sense of place which uncovers its history, wellbeing and tradition. Each festival day has its own importance.

The actual Bisket festival begins four days before the New Year with special worship of goddess Neelbarahi, for whom this festival is related. This special worship is done by the *Guthi Thakali* (head of the *guthi*), who are selected in turn annually to worship goddess Neelbarahi on that year. The *thakali* and *naki* (eldest woman of the *guthi*), who prepares the *puja* and offerings for worship, are required to fast until the worship commences. There are two Neelbarahi temples in Bodé which are worshipped separately by *guthi* members. The *puja* is taken to Neelbarahi temple while playing *nayakhi* (Kasahi Baja), a musical instrument from the *thakali*'s house.

For the worship it is compulsory to sacrifice a rooster and offer a sculpture made of cooked rice with eyes made of black soybean and silver plate attached to its forehead. After the worship the *guthi* members consume *samaybaji* as the offering of the Goddess and return home. And later in the evening the *se-bhoy* dinner is hosted for the *guthi* members and the sacrificed rooster's head, wings and legs are divided into five parts and offered to the *guthi* members.

The second day begins with the preparation to worship the goddess *Kumari* of the locality. The special worship of *Kumari* is performed by the *guthi* members in the evening after the *se-bhoy* dinner on the same day.

The third day, i.e. the last day of the month of Chaitra, the *kasahi* clan performs a special worship (*Nita Puja*) to Goddess Mahalakshmi. This worship is performed every day, while playing music from *nayakhi* instruments, until the 3<sup>rd</sup> of Baisakh and does not involve any animal sacrifice.

On the same day a *lingo* (wooden pole) is erected on the courtyard of the Mahalakshmi temple. The appointed *guthi* for this task undertakes all the arrangement for selecting and erecting the wooden pole. While erecting the *lingo* the *Karmi Nayike*, i.e. the person who pierces the tongue, has to be present at the site and address the performing task.

Similarly the *Gajur guthi* and *Paschari guthi* members worship goddess Mahalakshmi and offer *Pataka* (garland made of brass plates) to the temple.

At night a big bonfire (gushi chwegu) is also made in front of the house of the person who is selected to pierce his tongue on that particular year. The Karmi Nayike motivates the person who is going to pierce his tongue and offer him ashes on his forehead, flowers and samaybaji as Prasad or offering of the god, to help him to be brave while performing this rite. After receiving the Prasad, he is not allowed to touch women, dogs or any polluted person; otherwise it is believed blood would come out while piercing his tongue, which is considered as a bad omen for the locals.

On the first day of Baisakh, Pasta Thayegu or chyama puja worship is performed along with singing and playing different musical instruments in front of Mahalakshmi temple. This ritual is to ask for mercy from the god for the possible mistakes which might occur during the festival. The Pasta guthi arranges everything required for the ritual and is performed by the family of 'Dolly Shresthas' of Bodé, and 'Bhindua Shresthas' as the guru, or the orchestrator. The Bhinduas are said to be the descendents of Bhimadutta Karmacharya. According to legend the Pasta Thayegu ritual was originally started by Bhimadutta himself. Once he dreamt goddess Neelbarahi being angry with him for misbehaving with her guard. She threatened him in his dream and hence he started to perform Pasta Thayegu Puja as Chyama Puja to ask mercy from the goddess before the tongue piercing festival.

During the *Pasta Thayegu* worship idols of Mahalakshmi and Bhairav are brought with traditional musical recitation. The members of the *Mahalakshmi guthi* bring ample food and drinks for *Gala Thayegu* ritual. They worship Mahalakshmi

with animal sacrifice and offer samaybaji. A long cloth "pata" hangs from the pinnacle of the temple and a musician of Bhindua clan, who plays a three mouth musical organ, has to catch the Pata and tie it to the temple pillar. Then goja mari, a conch shaped breads made of rice flour, are thrown from the pinnacle of the Mahalakshmi temple as a offerings from the goddess. During this ritual different guthis bring chirag (traditional torch) and chakala mata (a lamp made of silver) to offer light to the deity. Apart from Pasta musicians, the dafa bhajan groups also join the festival and play the traditional religious music in front of all the chariots of the main deities of the locality, including the Mahalakshmi temple.

First day of Baisakh, also being a new year, is a very important and exuberant day of festivals in Bodé and neighboring cities of Thimi and Nagadesh. In these cities the new year begins with colorfulchariotfestivalsofmaingodsandgoddesses of the locality. In Bodé itself chariot festivals of Kumari (Kalika), three Ganesh, Mahalakshmi and two Neelbarahi are observed. People of this area visits each other's city and worship all the chariot gods (ratha puja) of respective locality.

Gala thanegu is another important ritual in which homemade liquor is poured in a ditch between two stones in Mahalakshmi temple by the head or thakali of the Mahalakshmi temple. If the ditch fills quickly, it is believed that the monsoon rains will arrive quickly in that year.

Another activity of the new year day is the chariot procession of all the gods and goddesses which is performed at night (Chanheciya Jatra). This procession starts from the Kumari temple of Lachi tole in presence of *Dhimaya guthi* playing dhimaya music, and nayakhi music played by the Nayike Pradhan. The gala thenegu ritual is performed in a ditch of Kumari sanctum by the concerned guthi. After gala thanegu ritual, goddess Kumari residing in the chariot is worshipped by red vermilion and rice and is offered a pot full of rice to the deity. The chariot is then lifted by a group of people and taken around the city. The procession is accompanied by dhimaya music and local people holding flaming porch (chirag batti); the chariot is taken to Pancho Ganesh and down to the temple of Kalika. The sight is spectacular by

night. The chariot is then circumambulated three times around the Kalika temple and is placed on the ground followed by worships and receiving offerings of the gods by the accompanying people.

Later the dhimaya music group returns to the place of Pancho Ganesh and the Nayike Pradhan worships the Ganesh's chariot. The chariot is then lifted up and taken in the same procession to Bhangu tole where the two Ganesh chariots and Mahalakshmi chairiot is ready for the procession. After a brief worship all the chariots are lifted up together and taken to Khashi tole. In Khashi tole the awaiting chariots of two Neelbarahi join the procession. The chariot procession goes through all the streets and alleys of the city and returns back to Pancho Ganesh tole and kept in line on the courtyard of the square. However, the Kumari's chariot is only brought back to the Pancho Ganesh square early in the morning. The chariots are arranged in low in order as follows - Pancho ganesh/ Hasimala Ganesh/ Bhorikha Ganesh/ Dhon Varahi/ Ga si Varahi/ Mahalakshmi and Bhairay/Kumari.

The most awaited day of tongue piercing festival in Bodé is on the second day of Baisakh and begins with the worship of all the gods of the chariots by the local people. The pati, a traditional public rest house in front of Pancho Ganesh is prepared to perform the tongue piercing festival. The Mahadeep (bhyaya), a lamp made of bamboo tied in a half round shape the day before is kept ready at the side of the courtyard. People wait anxiously to observe the great festival of tongue piercing and the chariot festival.

The preparation for the tongue piercing ceremony begins at around 10:00 – 11:00 AM with the arrival of *Dhimaya Baja guthi*, *Nayike Pradhan* and *Karmi Nayike* playing the *Nayakhi Baja*. After they reach the stage, playing the Nayakhi Baja, the *nakarmi* who made the needle for the tongue piercing one month before, is summoned for the ritual. The *nakarmi* comes with needle in his hand and in clear view of the local people. The *nakarmi* makes an iron needle in special design and length one month before the festival. According to the Nakarmi, the needle is soaked in oil nearly fifteen days before the ceremony. The oil helps kill the germs on the iron and prevent the tongue from

getting infected. After the Nakarmi's presence is conformed, a group of people goes to the person's house that is going to pierce his tongue along with musical recitation of *Nayakhi Baja*.

On the last invitation, the hero of the festival comes out of his house and worships all gods and goddesses' temples on his way to the place of Pancho Ganesh square, where the tongue piercing ceremony begins. After the selected person climbs up the stage and make sure he is ready, the *Nayike Pradhan* worships the needle and offers it to *Karmi Nayike*. The *Karmi Nayike*, in the presence of thousands of people, pierces the tongue of the person through his white turban. The torch, the Bhaya Deep is enlighten and the tongue pierced person has to carry the torch on his shoulder and go around the city wherever he likes, and is also followed by many helpers and supporters.

At the meantime the *Nayike Pradhan* worships all the deities residing in the chariot. All the chariots are taken to the Kalika temple outside the city except the Mahalakshmi chariot. The procession circumambulates Kalika temple three times and is brought back to the Pancho Ganesh square in the city. The Pancho Ganesh is then taken to Bhangu Tole and in front of the Mahalakshmi temple the needle from the tongue is taken out by *Karmi Nayike* in presence of all the local people. Then some mud from the same temple is smeared on the wounded tongue.

The needle is then stuck on the lintel of Ganesh temple on the right side of Mahalakshmi temple. After this ritual is completed, the tongue pierced person worships the Nrteyshwor Mahadev shrine on the side of the Ganesh temple and only then he is allowed to eat. The whole day the chariot procession goes through the streets of Bodé, just as the former night's procession, and ends at Lachi Tole square.

The concluding ceremony follows with the handing over another *guthi* member who has to take responsibility to arrange the festival the following year. The person of the new *guthi* welcomes the gods and goddesses at their house alongside with their wives.

The people of Bode feast on the last day of the festival, 3<sup>rd</sup> Baisakh and also worship all

the temples in the area with or without animal sacrifice.

It is relevant to conclude that this festival signifies the way the famous sociologist Max Weber analyzed the sociology of religion asking how it is that religious meanings ever come to matter human beings, given that pressing material concerns invariably dominates most of life. In his view, the answer is a historical one. Individual men and women, seeking to survive and prosper, originally come to accept help from magicians and other who claim extraordinary powers. He claims that magic is elementary form of religion and it is practical action aimed at achieving earthly benefits. When the magician invokes special powers or in Weber's term "charisma", he accounts for those powers by claiming that spirit or other beings are concealed behind and responsible for the activities of the charismatically endowed natural objects, artifacts, animals or persons. The charismatic behavior leads to extraordinary power and finally creating a new realm of experience. Thus at past only the things or events that actually exist or take place played a role in life but now certain experiences, of a different order in that they only signify something, also play a role in life. The charismatic activity transformed from a direct manipulation of forces into a symbolic activity.

#### Current Issues and Recommendations

This tongue piercing festival has been taking place during the Bisket Jatra for hundreds of years; and one of the biggest issues concerning the continuation of this culture and festival is the interest, willingness and participation of the volunteers, guthis and the local people since it is part of the broader tangible and intangible cultural heritage. As per UNESCO's The Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage (Paris, 17 Oct 2003) defines intangible cultural heritage as:

"The practices, representations, expressions, knowledge, skills – as well as the instruments, objects, artifacts and cultural spaces associated therewith – that communities, groups and, in some cases, individuals recognize as part of their cultural heritage. This intangible heritage transmitted from generation to

generation, is constantly recreated by communities and groups in response to their environment, their interaction with nature and their history, and provides them with a sense of identity and continuity, thus promoting respect for cultural diversity and human creativity."

In the interim constitution of Nepal, the government has laid down provisions to conserve and safeguard every community's language, script, culture and cultural heritage. Similarly, in the Cultural Policy of 2063, the government has also laid down various policies to identify and conserve festivals and rituals of every community in Nepal and to maintain unity in diversity, which is the identification of Nepalese society.

Hence, although the government has provided such guidelines and policies to safeguard our nation's vast amount of tangible and intangible cultural heritage, with regard to the tongue piercing festival observed during Bisket Jatra, it is essential that both the government and the community, groups and individuals of this region realize the importance of this festival and safeguard this intangible cultural heritage with respect, which has a potential to have an outstanding national and international value.

#### References:

Aitihasik Shahar Bode Ek Parichaya, Smarika, Jhi Pucha Saphu Dhuku Pustakalaya, 2057

Kathmandu Upattyaka ka Sanskritik Sampadaharu, Madhayapur Thimi Nagarpalika. Shri Panch Ko Sarkar, Sanskriti, Paryatan Tatha Nagarik Uddhayan Mantralaya. 2061

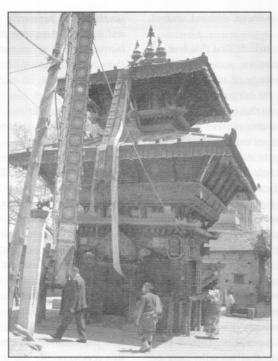
Nepal Ka Chadparva, Hariram Joshi, Joshi Research Institute, 2060

Space and Place: The Perspective of Experience, Yi-Fu Tuan, University of Minnesota Press, Minneapolis, MN, 1977.

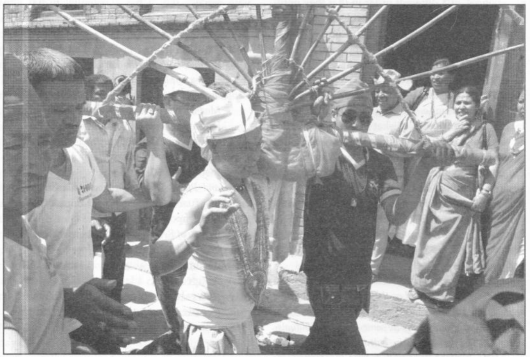
The Sociology of Religion, Max Weber, Beacon Press, Boston, 1922

www.documentingreality.com , 1 January 2012 www.wikipedia.org , 1 January 2012

http://www.hindu-blog.com/2007/01/why-dopeople-pierce-their-body-with.html,1 January 2012



Mahalakshmi Temple of Bode



Juju Bhai Bans Shrestha on the procession for the sixth time

# सोमपति इन्द्र

- प्रा.डा. वीणा पौडेल

माता : अदिति (दक्षकी जेठी छोरी)

पिता : कश्यप

पत्नी : शची (इन्द्राणी/पौलोमी), श्रुतावती

सन्तान : अर्जुन (कुन्ती पुत्र), बाली (आरुणी

पुत्र), जयन्त (शची पुत्र), कुत्स (अदुर्भ),

पाकशासनि

अष्ट दिक्पाल : इन्द्र, अग्नि, यम, निऋति, वरुण, वायु,

कुबेर, इशान ।

दाजुभाइ : धाता, मित्र, अर्थमा, इन्द्र, वरुण, अंश, भग,

विवस्नान्, पूषा, सविता, त्वष्टा, विष्णु ।

(बाह्र आदित्य)

सहर : अमरावती दरबार : वैजयन्त प्रासाद

रथ : जैत्ररथ सारिथ : मातिल वर्गैंचा : नन्दन बन

वाहन : ऐरावत हात्ती / उच्चैश्रवा घोडा आयुध : बज्ज (ऋषि दधीचीको हाडद्वारा निर्मित)

जुमल्याह भाइ : अग्नि सौतेनी : आमा : दिति सौतेनी भाइहरू : मरुद गण (७x७=४९)

प्रतिमा लक्षण : १ शिर, २ हात, ३ आँखा/१००० आँखा

सेतो र सुनौलो रङ।

स्रोत : महाभारत, शल्य पर्व, वन पर्वअन्तर्गत तीर्थ

यात्रा पर्व र हरिवंश

#### पृष्ठभूमि

बैदिक देवता इन्द्रको उल्लेख वेद, उपनिषद्
महाभारत र विभिन्न पुराणहरूमा छ । ऋग्वेदको २५० वटा
सूक्तमा इन्द्रको एकल र अन्य ५० वटा सूक्तमा अन्य देवतासँगै
वर्णन छ । इन्द्र वैदिक युगका सर्वप्रीय देवता हुन पौराणिक
कालमा अष्ट दिक्पाल मध्ये एक र देवताका राजाको रूपमा
इन्द्रको प्रसिद्धी अभै बढेको पाइन्छ । ऋग्वेदमा इन्द्र र दानव

वृत्रासुरको युद्धको वर्णन छ। वेदको अध्ययन, अनुसन्धान गर्ने अधिकांश व्यक्तिहरूले वृत्रासुर (वृत्र) लाई सुख्खा (अन्तवृष्टि) र इन्द्रलाई वृष्टिका देवता भनेर वर्णन गरेका छन्। यसरी नै वृत्र (वृत्रा) लाई हिउँको प्रतीक मानेर, इन्द्रलाई हिउँ पगालेर पानी बनाउने तेजिलो सूर्य भिनएको छ। वृत्रलाई अकाल, अनावृष्टिको प्रतीक दानव र इन्द्रलाई सकाल, वृष्टि र युद्धका देवताको रूपमा वर्णन गरिएको छ। इन्द्रले वृत्रसँग लामो समयसम्म युद्ध गरेका थिए।

#### वेदमा इन्द्र

ऋग्वेदको प्रथम मण्डलको ३२ औं सूक्तमा इन्द्रका पराक्रमहरूको उल्लेख छ । अहि नामक मेघको वध गर्नु, बादललाई छिन्नभिन्न गरेर पृथ्वीमा वृष्टि गराउनु, पर्वतहरूलाई भेदन गरेर एक प्रकारले ताल परेको पानीलाई नदीका रूपमा प्रवाहित गर्नु आदि तथ्य प्रस्तुत गरिएको छ।<sup>४</sup>

"अब म इन्द्रका पराक्रमयुक्त कार्यहरूको चर्चा गर्दछु जुन बज्रधारीले पहिले गरेका थिए । उनले मेघलाई बज्रले काटेर छिन्नभिन्न पारे र जलाशयलाई भेदन गरी पर्वतहरूको बीचबाट नदीहरूलाई काटेर प्रवाहित गरे।"

ऋगवेदका विभिन्न ऋचाहरूमा इन्द्रलाई युद्धका देवता भन्दै देवगणको रक्षाका लागि विभिन्न शत्रुहरूको वध गरेको उल्लेख छ । "(इन्द्रले) वृत्रलाई (आफ्नो) महान् शस्त्र वज्रद्वारा मारे, वृत्रभन्दा ठूलो शत्रु व्यंसलाई मारे । वन्चरोद्वारा काटेर पल्टाइएका वृक्षका हाँगाहरूसमान त्यो राक्षस पृथिवीको काखमा सुतिरहेको छ ।"

#### इन्द्र र तिलोत्तमा

इन्द्रले गरेका कार्यअनुसार उनका विभिन्न नामको उल्लेख वेद, पुराणमा छ । युद्धमा वृत्रलाई हराएपछि वृत्रहन, त्यस्तै शरीरभिर आँखा भएकाले सहस्राक्ष, स्रहसलोचन, सहस्रनेत्र, थुप्रै पुर सहरहरू नष्ट गरेपछि पुरन्दर। अभरकोषमा इन्द्रको ३५ वटा नाम उल्लेख गरिएको छ ।

इन्द्रको सम्पूर्ण शरीरमा भएको आँखाबारे शास्त्रमा रोचक प्रसङ्ग वर्णित छ । महाभारतको आदिपर्वअन्तर्गत विदुरागमन राज्य लम्भपर्वमा वर्णन गरिएअनुसार विश्वकर्माले ब्रह्माको आज्ञा अनुरूप एक दिव्य युवती निर्माण गरे । 10 तीनै लोकमा भएको चर र अचर दर्शनीय पदार्थको सारांश त्यस युवतीको शरीरमा सङ्ग्रह गरियो । उत्तम रत्नहरूको तिलतिल अंशद्वारा निर्माण गरिएकी त्यस सुन्दरीलाई ब्रह्माले 'तिलोत्तमा' नाम राख्नुभयो । अप्सरा तिलोत्तमालाई सुन्द र उपसुन्द नामका असुरहरूमा फुट ल्याउन, भःगडा गराउन वातावरण बनाउने काम सुम्पियो 🔑 आफ्नो कार्यका लागि प्रस्थान गर्न लाग्दा तिनले देवमण्डलीलाई परिक्रमा गरिन । आआफ्नो स्थानमा धैर्यपर्वक बसेका देवगण तिलोत्तमालाई हेर्न उत्सुक थिए । तिलोत्तमा जता जान्थिन देवताहरूको आँखा उतै जान्थ्यो । तिलोत्तमालाई हेर्न शिवको दक्षिण, पश्चिम र उत्तर पार्श्वतर्फ मुख (शिर) प्रकट भयो ।<sup>१२</sup> यस्तै गरेर इन्द्रको पनि अगाडि पछाडि र पार्श्व भागमा ठूलाठूला राता आँखाहरू प्रकट भए। 🖰 यसरी पूर्वकालमा अविनाशी भगवान् महादेवको चार मुख र वलहन्ता इन्द्रको हजार आँखा प्रकट भए।

यसरी इन्द्र सहस्रलोचन हुनुको रोचक कारण महाभारतमा उल्लेख छ। रामायणमा यसै प्रसङ्गलाई अहिल्या र ऋषि गौतमको श्राप भिनएको छ। अध्यात्म रामायण, वाल्मीिक रामायण, कम्ब रामायण, तुलसीकृत रामायण सबैमा देवराज इन्द्र, गौतम ऋषि, अहल्या र त्रेता युगका रामको प्रसङ्ग जोडिएको छ। त्यहाँ वर्णन गरिएका घटनामा सामान्य अन्तर भए पनि चूरो भने उस्तै छ।

#### इन्द्र र अहल्या

अहल्या, कुन्ती, तारा, मन्दोदरी र द्रौपदी आदि पञ्च कन्यालाई स्मरण गरेमा महापातक नाश हुन्छ । भ वाल्मीकिले गौतम ऋषिको तपोवल र इन्द्रको स्वरूप परिवर्तनवारे वालकाण्डमा चर्चा गरेका छन् । विश्वामित्रसँग मिथिलापुरी जनकपुर जाने कममा एउटा उपवनमा पुरानो सुनसान आश्रम देखे र रामले सोधे, "भगवन् ! यो कस्तो स्थान हो ? हेर्दा आश्रम जस्तै छ, तर एक जना पनि मुनि देखिँदैनन् । यो आश्रम कसको थियो ? कृपया बताइदिनुस् । भ

रामको जिज्ञासापछि विश्वामित्रले अहल्या, ऋषि गौतम र देवराज इन्द्रको बारेमा पूर्वकालमा घटेको घटना जस्ताको त्यस्तै गरेर बताए । पूर्वकालमा यसै ठाउँमा महात्मा गौतमको आश्रम थियो । गौतम, पत्नी अहल्यासँगै त्यहीँ आश्रममै पूजा, यज्ञ र तपस्या गर्दथे । अहल्याको जागर र गौतमको तपोवनले आश्रम सफा, सुग्घर र धपक्क बलेको थियो । देवलोकवाट देवताहरू पनि बेलाबेलामा गौतमको आश्रममा आएर, त्यहाँको वातावरणको प्रशंसा गर्दथे । एक दिन शचीपति इन्द्र, गौतम

मुनि नभएको बेला त्यहाँ आश्रममा आए । इन्द्रको मनमा कुविचार आयो, उनले अहल्यासँग समागम गर्ने विचार गरे । अहल्याले पनि इन्द्रको प्रस्ताव स्वीकार गरिन् ।<sup>१६</sup>

समागमद्वारा आफू कृतार्थ भएको उदगार व्यक्त गर्दै अहल्याले गौतम ऋषिको श्रापबाट बाँच्न इन्द्रलाई सल्लाह दिएको उल्लेख वाल्मीकि रामायणमा छ । १७ इन्द्र आश्रमबाट निस्कन लाग्दा गौतम ऋषिसँग जम्काभेट भयो । इन्द्रको आनीबानीसँग परिचित ऋषिलाई कुरो बुभन बेर लागेन । ऋषिले आँखा रातोरातो पार्दै सराप दिँदै, हे दुर्मते ! मेरो रूप धारण गरेर जुन पापकर्म तैँले गरिस्, त्यसको पापले त विफल (अण्डकोषरहित) हुने छस् । ऋषि गौतमले आफ्नी पत्नी अहल्यालाई हेरेर भने, दुराचारिणी ! तैंले पनि लामो समयसम्म दुःख, कष्ट सहेर, सबैसँग लुकेर यो आश्रमभित्रै बसेर आफ्ना दिनहरू बिताउन् परोस् । दशरथ-कुमार राम यो वनमा आएपछि तेरो उद्धार हुन्छ । रामलाई आतिथ्य सत्कार गरेपछि तेरो लोभमोह दोष सबै पर जान्छ, त्यसपछि पवित्र शरीर लिएर प्रसन्न भएर मकहाँ आउनु । व यसरी आफ्नी पत्नीलाई कठोर ढुङ्गा जस्तै जीवनयापन गर्ने सराप दिएर गौतम हिमालयमा तपस्या गर्न गए।

भान्भक्तको रामायणमा यसै घटनालाई अलि फरक ढङ्गले वर्णन गरिएको छ । १९ वाल्मीकि रामायणमा जस्तो अहल्याले इन्द्रलाई चिनेपछि पनि समागम गर्न स्वीकृति दिएको वर्णन भानुभक्त रामायणमा छैन । नक्कली गौतमलाई गौतम ऋषिले देख्दा, आश्चर्य मानेको र योनिमा लुब्ध भएकोले शरीरभर नै हजार योनि उत्पन्न हुने सराप दिएको उल्लेख छ । रिसले आँखै नदेखेका गौतमले आफ्नी पत्नी अहल्यालाई पनि पत्थरमा परिणत हुने र रघुनाथको चरण परेपछि मात्रै मुक्ति प्राप्त हुने सराप दिएका थिए । अध्यात्म रामायणमा इन्द्रले ऋषि गौतमसँग कामले वशीभूत आफूले गरेको पापको प्रायश्चित गर्न तयार रहेको भन्दै आफ्नो रक्षा गर्न बारम्बार अनुरोध गरेको वर्णन । ३१ ऋषिले योनिलम्पट इन्द्रको शरीरमा सहस्र भग (योनि) हुने सराप दिए । अहल्या आश्रमकै भित्र हात जोडेर उभिएकी थिइन् । डरले थरथर कामिरहेकी अहल्यालाई हेर्दे ऋषि गौतमले भने, "हे दुष्ट ! त मेरो यही आश्रममा निराहार बसेर घामपानी र हावाहुरी सहेर परमात्मा रामको ध्यान गर । अबदेखि मेरो यो आश्रम विभिन्न जीवजन्तुरहित हुनेछ ।"<sup>२२</sup>

धेरै वर्ष वितेपछि दशरथ नन्दन रामचन्द्र भाइ लक्ष्मणसिंहत यहाँ आउनुहुन्छ, त्यही बेला तेरो आश्रयभूत शिलामा दुवै चरण राखेपछि त पापमुक्त हुनेछस् । अहल्या ! तैंले त्यही बेला श्रीरामको भक्तिपूर्वक पूजन, परिक्रमा र नमस्कार गरेर स्तुति गर्नु, सरापबाट मुक्ति पाउनेछस् । त्यसपछि पहिला जस्तै मेरो सेवा गर्नु । यसरी गौतम ऋषि कडा शब्दमा

कडिकएपिछ इन्द्र र अहल्या दुवैले आआफ्नो सराप स्वीकार गरेर समयको प्रतिक्षामा बसे । गौतम ऋषिको तपस्या, अध्ययन, मननबाट सन्तुष्ट भएर ब्रह्माले मुनिवरको सेवाका लागि अहल्यालाई पृथ्वीलोकमा पठाएका थिए । ब्रह्माकी छोरी अहल्या मुनिवर गौतमको सल्लाहअनुसार रामको ध्यान गर्न थालिन् । रामको स्तोत्र नियमित रूपमा पहन थालिन् । लक्ष्मणसहित रघुनाथको स्तुति गरेर अहल्याले प्रातः र साँभ विताउन लागिन् । अहल्याले रामलाई सम्बोधन गरेर पढेको स्तोत्रको महिमा र व्याख्या अध्यात्म रामायणमा छ ।

अहल्याले विष्णुको विभिन्न अवतारलाई नमन गर्दै, पूर्वकालमा प्रभुले एकै पाउले सम्पूर्ण त्रिलोक नापेको स्मरण गरिन् । उनले भनिन्, "हे प्रभो ! तपाईं नै जगत्को आदिकारण तपाईं नै जगत्-रूप र तपाईं नै आश्रय दाता हुनुहुन्छ । समस्त प्राणीबाट पृथक् तपाईं अद्वितीय परब्रह्मरूपबाट प्रकाशमान हुनुहुन्छ । हे राम ! तपाईं ॐकारको वाच्य हुनुहुन्छ । तपाईं नै वाणीको अगोचर परम पुरुष हुनुहुन्छ । हे प्रभो ! वाच्यवाचक (शब्द-अर्थ) भेदबाट तपाई नै सम्पूर्ण जगत्-रूप हुनुहुन्छ ।<sup>२४</sup> कथा सरीतसागरमा इन्द्रसँग सम्बन्धित यसै घटनालाई केही फरक ढङ्गले व्याख्या गरिएको छ । गौतम ऋषिको रूप बनाएर अहल्याको कोठामा बसेका इन्द्रले, ऋषि घरभित्र प्रवेश गरेको थाहा पाउनेवित्तिकै विरालोको रूप धारण गरे ।२५ गौतमलाई केही भएको, त्यहाँ कोही भएको जस्तो लाग्यो, उनले ठूलो स्वरमा सोधे, को हो ? को छ यहाँ ? अहल्याले डराउँदैडराउँदै कापेको स्वरमा भनिन्, मार्जार (विरालो) प्राकृतमा भनिन् यसो ठिओखु मज्जारो (एष स्थित: खलु मार्जार:) यसको दुवै अर्थ लगाउन सिकन्छ। यो मार्जार हो, अर्थात् मेरो जार हो।<sup>२६</sup> यसरी अहल्याले भुटो नबोलेको तर्क पनि गरिएको छ । संस्कृतमा अहल्या मैत्रेयी भन्ने एउटा संज्ञा छ । इन्द्रलाई 'अहल्याप्रेमी' अहल्यायै जार) पनि भनिएको छ । ३०

विभिन्न साहित्यिक ग्रन्थमा पनि इन्द्र र अहल्याको सम्बन्धको बारेमा चर्चा छ । वैदिक साहित्यको विभिन्न ग्रन्थमा इन्द्र र अहल्याको बारेमा चर्चा छ । वैदिक साहित्यको विभिन्न ग्रन्थमा इन्द्र र अहल्याको बारेमा केही न केही उल्लेख पाइन्छ । महाभारतमा गौतमलाई अहल्याको पित भनिएको छ । वैदिक साहित्यमा इन्द्रले आफूलाई गौतम भनेका छन् । जैमिनीय ब्राह्मण तथा षड्विंश ब्राह्मणमा यसै विषयलाई विस्तृत रूपमा वर्णन गरिएको छ । प्राचीनकालमा देवता र असुरहरूमा युद्ध भइरहेको थियो । इन्द्रले गौतम ऋषिलाई देवताहरूको गुप्तचर भएर असुरहरूको गोप्य कुरा पत्तो लगाएर बताउन अनुरोध गरे तर ऋषिले ठाडै अस्वीकार गरे । समस्याको समाधान गर्न इन्द्रले आफू गौतमको रूप धारण गरेर गुप्तचर वन्ने प्रस्ताव राखे । ऋषि गौतमले यसमा स्वीकृति प्रदान गरे । यसै कथाको आधारमा इन्द्रलाई 'अहल्याजार' भनेर सम्बोधन गरियो । वि

शरीरमा कतै पनि हल (कुरूपता) नभएको सुन्दरी अहल्यालाई ब्रह्माले निर्माण गरेपछि धरोहरको रूपमा गौतम ऋषिको आश्रममा राखे। अहल्याको सौन्दर्य देखेर धेरै जना मक्ख थिए। इन्द्रले त मनमनै अहल्या पाउने अभिलाषा पनि गरेका थिए। ब्रह्माले गौतम ऋषिको आश्रममा व्यवस्था गर्न अहल्यालाई खटाए। केही वर्ष वितेपछि ऋषि गौतमले अहल्यालाई ब्रह्माकहाँ फर्काइदिए। गौतमको ध्यान, तप, निष्ठा र सत्चरित्रवाट ब्रह्मा प्रभावित भएर गौतमलाई अहल्या प्रदान गरेको उल्लेख शास्त्रमा छ।

रङ्गनाथ रामायणमा वर्णन गरिएअनुसार गौतम ऋषिको तपस्या भङ्ग गर्न इन्द्रले अहल्याको सतीत्व नष्ट गरेका थिए । ब्रह्मवैवर्त पुराणमा पनि इन्द्रको दुराचारको वर्णन छ । कृतिवास रामायणमा इन्द्रलाई गौतमको आश्रममा बस्ने प्रिय शिष्य भनिएको छ ।<sup>२९</sup> इन्द्रले कुखुराको भालेले जस्तै बासेर बिहान भएको भ्रम उत्पन्न गराउँथे भन्ने वर्णन रङ्गनाथ रामायण र तत्वसङ्ग्रह रामायणमा छ । ३० विहान सबेरै आफ्नो नीत्य कर्म, स्नान, जप, ध्यान गर्न पर्ने भएकोले ऋषि गौतम आधा रातमै आश्रमबाट गएपछि इन्द्रले निर्धक्कसँग दुराचार गर्न पाउने आशय 'कुखुरा बास्ने' बाट सहजै अनुमान गर्न सिकन्छ । अधिकांश रचनामा अचानक आश्रममा पुगेका गौतम ऋषिले अहल्या र इन्द्र दुवैलाई सराप दिएको वर्णन छ । सहस्रभगवान् इन्द्र, गौतमी नदीमा स्नान गरेपछि सहस्राक्ष भएको उल्लेख ब्रह्मपुराणमा छ । पद्मपुराणमा भने देवीको वरदानपछि इन्द्रको शरीरमा भएका योनी, आँखामा परिवर्तित भएको प्रसङ्ग छ ।

#### वृत्रहन

इन्द्रका ३५ वटा नाममध्ये वृत्रहन एउटा हो। संस्कृत शब्दकोशमा वृत्रःको अर्थ शत्रु, अन्धकार, बादल र वृत्रासुर भिनिएको छ। वेदमा इन्द्र र वृत्रासुरको प्रसङ्ग धेरै ठाउँमा आएको छ। पौराणिक ग्रन्थहरूमा पिन इन्द्र र वृत्रासुरको युद्धको उल्लेख पाइन्छ। विश्वरूपलाई इन्द्रले मारेकोले इन्द्रलाई मार्न त्वष्टा नामका प्रजापतिद्वारा यज्ञ गरेर, यज्ञ कुण्डद्वारा वृत्रासुर उत्पन्न गरिएका हुन। उनको नाम र कामको चर्चा विभिन्न शास्त्रहरूमा छ। इन्द्रको वर्णनमा वृत्रसँगको युद्ध र विजय नै मुख्य विषय हो। इन्द्रको जीवनमा वृत्रसँगको युद्ध र सफलता सर्वश्रेष्ठ घटना हो। ११ निरुक्तका रचनाकार यक्षले सोधेका छन्, को वृत्र ? अर्थात् वृत्र को हुन् ? यसमा धेरै तर्कवितर्क गर्दै उनले निष्कर्ष दुइवटा निकालेका छन्।

- (१) त्वष्टाका छोरा हुन वृत्र
- (२) विशेष प्रकारका बादल हुन वृत्र ।
- वैदिक ग्रन्थहरूको आख्यानलाई दुई धारमा अध्ययन गर्न सिकन्छ ।

- (१) ऐतिहासिक धार
- (२) प्राकृतिक धार ।

प्रकृति पूजा र यज्ञ अनुष्ठान कार्य गर्ने प्रचलन वैदिक समयमा थियो । त्यसैले प्रकृतिका विभिन्न महत्वपूर्ण तत्वहरूलाई नै वैदिक देवताहरूको स्वरूपमा परिवर्तित गरेको देखिन्छ । नदी, वादल, पानी, रूख, माटो र हावालाई नै समय अनुरूप विभिन्न देवताहरूको स्वरूपमा स्थापित गरिंदै गयो । विद्वान् लेखक यक्षले वेदको गहन अध्ययन गरेपछि इन्द्रको बारेमा एउटा रोचक तर्क प्रस्तुत गरेका छन् ।<sup>३२</sup>

वज (चटचाङ) लाई नै इन्द्रको रूपमा परिवर्तन गरेर पूजा, आराधना सुरु गरिएकोले नै अन्तरिक्षको देवतामा उनको स्थान भएको हो । बादललाई इन्द्रले वज्जको प्रयोगद्वारा छिन्निभन्न पारेर वर्षा गराउँथे । इन्द्र र वृत्रको युद्धको वर्णन पढ्दा चटचाङ, पानी, गडचाङगुडुङ, अति वर्षाजस्ता प्राकृतिक घटनाको सूचक जस्तो लाग्दछ । इन्द्रले वृत्रलाई ताकेर हान्दा पृथ्वी र स्वर्ग डरले थररर काम्थे । रूखहरू इन्द्रको हुँकारले डराउँदै भुकेर प्रणाम गर्दथे (१.४४.४; ख ३२.१०० । ४ पानीमा लुकेर पानीको बहाव रोक्ने राक्षस (वृत्र) लाई इन्द्रले मारे । इन्द्रले पहाड फोरेर, पानी खोलेको र गुफामा थुनिएका गाईहरूलाई छोडिदिएको वर्णन पनि वेदमा छ (१। ३२, २. ४७.६, ३. ३६.६) । ३६

इन्द्र, उपासकलाई लक्ष्यमा पुग्न र व्यक्तित्वको विकास गर्न मद्दत पुऱ्याउँछन् भन्ने आशय ऋग्वेदमा पाइन्छ । त्यस्तै इन्द्रले अनिष्ट गर्ने दुष्ट प्रवृत्तिलाई अनेक साधनले विनाश गर्दछन् भन्ने आशय यसरी व्यक्त गरिएको छ, "पृथ्वीमा सुतेको वृत्रका बलिया किल्लाहरूलाई इन्द्रले भत्काए । सिड भएको वृत्रलाई मारे । हे धनवान् इन्द्र ! तिम्रो जित वेग र जित बल छ त्यसले युद्ध गर्न चाहने शत्रुलाई बज्रले माऱ्यौँ । अयसरी नै ऋग्वेदमा इन्द्र र वरुण दुवैलाई आह्वान र स्तुति गरिएको सूक्त छन् । हे इन्द्र र वरुण ! यज्ञमा तिमी दुईनै श्रेष्ठ छौँ । शत्रुनाशक, वीरहरूमध्ये अत्यन्त वलशाली, धनीहरूमध्ये अत्यन्त दानी, सबै सेनासिहतका, धेरै बल भएका ती तिमी दुई नै सत्यद्वारा वृत्रलाई मार्ने होओ । यसरी ऋग्वेदमा इन्द्र र वरुण दुवै देवलाई श्रेष्ठ देवताका रूपमा वर्णन गरेर शत्रुनाश गरिदिने कामना गरिएको छ ।

#### सोमपति इन्द्र

वेद, उपनिषद्, महाभारत र विभिन्न पुराणहरूमा इन्द्रको उल्लेख छ । वैदिक युगका सर्वप्रीय देवता हुन इन्द्र । इन्द्रलाई वृष्टि र वृत्रलाई अनावृष्टिको प्रतीक मानेर रचित स्क्तहरू वेदमा थुप्रै छन् । अन्तरिक्षका देवता इन्द्रलाई वर्षा, उर्वरा शक्ति र युद्धको देवताको रूपमा वेद र पुराणमा वर्णन गरिएको छ । पूर्व दिशाका दिक्पाल इन्द्रको जात्रा, इन्द्रजात्रा काठमाडौँको प्रमुख जात्रा हो ।

#### सोमपति

वेदमा इन्द्रलाई सोमपित भिनएको छ । सोम=चन्दमा पित=मालिक अर्थात् सोमपित शब्दको अर्थ, सोम (चन्द्रमा/विशेष प्रकारको लता) का मालिक हो । वेद र विशेष गरेर ऋग्वेदको नवौँ मण्डलमा सोमको आह्वान, प्रशंसा र गुणको वर्णनले पिरपूर्ण छ । से ऋग्वेदीय देवताहरूको महत्वको बारेमा भन्नुपर्दा अग्नि र इन्द्रपिछ सोमको स्थान छ ।

सोमको उल्लेख दुई प्रकारले गरेको पाइन्छ, (१) आकाशमा प्रत्यक्ष रूपमा देखिने चन्द्रदेव र (२) स्वर्गीय सोमगा (सोम लता) को रस ।

आर्यहरूले सोमरसलाई अमृत सरह नै मान्नुमा यसमा भएका थुप्रै गुणहरू नै हुन् । वैदिक समयमा सबैको प्रिय पदार्थमा सोमरस पर्दथ्यो ।

सोमरस पान गरेर अमरत्व प्राप्त गरेको वर्णन ऋग्वेदमा छ, "अमाय सोमममृता अभूम अगन्म ज्योतिरविदाम देवान्" अर्थात् हामीले सोमरस पान गऱ्यौ, हामी अमर भयौ, हामीले ज्योति, ज्ञान र ईश्वर प्राप्त गऱ्यौ। ४० (ऋ. ८.४३.३)

शास्त्रमा वर्णन गरिएअनुसार स्वर्गमा मात्रै प्राप्त हुने सोमलता, मानिसहरूलाई स्वस्थ बनाउन पृथ्वीमा ल्याइएको थियो।

"मातीरश्वाले तिमीहरूमध्ये एकलाई आकाश (स्वर्गं) बाट र दोस्रोलाई श्येनपक्षी (गरुड) ले पर्वतको टुप्पोबाट पृथ्वीमा ल्याए।"

(ऋ. १.९३.६)

(拜. ९.६१.90)

यसरी सोमलता र अमृत स्वर्गबाट पृथ्वीमा ल्याएको वर्णन छ ।

सोमरस बनाउने विशेष तरिका थियो । सोमलता कुट्ने, छान्ने र विभिन्न खाद्य पदार्थमा मिसाउने पद्दित पनि निकै रोचक र महत्वपूर्ण छ । वैदिक सभ्यताका निर्माता सप्त सिन्धुका आर्यहरू 'सोम सम्प्रदाय' का अनुयायी रहेको तर्क वैदिक साहित्य अध्ययन गर्ने विज्ञहरूले बताएका छन् । भ फलफूलको रस पनि विभिन्न पूजामा प्रयोग गरिन्थ्यो ।

इरानमा बस्ने आर्यहरूको एउटा समुदायले पूजामा प्रयोग गर्ने विभिन्न वस्तुहरूमध्ये अनारको रस पिन पर्दथ्यो। १२ सोमलतालाई धेरैले हिमाली भेगमा उम्रने विरुवा मानेका छन्। यसको वैज्ञानिक नाम Asclepias acida हो। धेरै मात्रामा हिमाली भेगमा उम्रने Sarcostema Viminalis परिवारको बिरुवालाई सोमलता भनिएको सम्भावना पिन छ। १३

हिमाली क्षेत्रको विशेष भागमा मात्रै उम्रने यस्ता बिरुवालाई मानिसका फीरन्ते, घुमन्ते समुदायले अन्य स्थानमा लगेर राम्रो मूल्यमा विक्री गर्दथे। <sup>४४</sup> भगवान्लाई अर्पण गरेपछि, ऋषि, पण्डितहरूले सोमरस पान गदैथे। <sup>४४</sup> सोम मूल्यवान्, शक्तिशाली औषधि नै थियो । सोमले आरोग्य, आनन्द, आयु, वीर्य, प्रतिभा मेधा प्रदान गर्ने विश्वास गरिन्थ्यो । १६

३६ अंगुल लम्बाइ, १८ अंगुल चौडाइ भएको फलकमा सोमलतालाई राखेर अभिमन्त्रित जल छकँदै चारवटा ढुङ्गाले कुटेर मिसनो बनाउनु पर्दछ । कुटेको लेदोलाई विशेष प्रकारको भाँडोमा हालेर, पानी मिसाउनु पर्दछ । पवित्र वस्त्रले छानेर निकालेको सोमरस यज्ञमा होम गरेर देवतालाई चढाएपछि खान योग्य मानिन्छ ।

सोमरसमा दूध, दही, घिउ, मह, पानी, जौको सत्तु र २१ वटा गाईको दूध मिसाउने विधि पनि छ।<sup>४६</sup>

काठको मूसलले ओखलमा सोमलता कुट्ने, मथानी समातेर सोम मन्थन गर्ने, रस निकालेर इन्द्रदेवलाई चढाउने त्यसपछि, बचेको गाग्रोमा राख्ने विधानको उल्लेख शास्त्रमा छ । १९ दूधमा मिसाएको सोमरसलाई गवाशिर, दहीमा मिसाएकोलाई दध्याशिर र मकैमा मिसाएकोलाई यवाशिर भिनन्थ्यो। तयार सोमरसलाई इन्द्र, अग्नि र वायुलाई चढाएर गाग्रोमा राखिन्थ्यो। १०

सोमलताको पात रातो, पहेँलो र कालो रङको पनि हुन्थ्यो । सुश्रुत संहितामा लेखिएअनुसार शुक्लपक्षमा सोलताको एउटा, एउटा पात बढ्दै पूर्णिमामा पन्ध्रवटा पात हुन्थ्यो र कृष्णपक्षमा कमशः एउटा एउटा पात भरेर लहरा नाङ्गै हुन्थ्यो । यही समान गुणले गर्दा नै सोमलाई चन्द्रमा भनिएको हो । सुश्रुतमा वर्णन गरेअनुसार सोमरस राख्न सुवर्णपात्रको आवश्यकता पर्दथ्यो । हिमालय पर्वत, भील, व्यास नदी, सिन्धु र सुषोमा (सोहान नदी) आदि ठाउँ सोमलताको उद्गम स्थल हो। १९

हिमालयमा पाइने एक प्रकारको वनस्पति 'गुड्च' को सरलाई पनि आजभोलि कतैकतै सोमरस भनेर विक्री गरिन्छ। विभिन्न यज्ञ गर्दा विधानअनुसार चढाउन पर्ने सोमलताको अभावमा एक प्रकारको वनस्पति 'पूतिक तृण' अथवा 'फाल्गुन' को प्रयोग गर्ने चलन छ। यसम भएको गुणको कारणले गर्दा नै वैदिक समयमा पौस्टिक दूधका लागि गाईलाई समेत सोमलता ख्वाइन्थ्यो। <sup>१३</sup> गाउँमा सोमलता र रस वेच्ने चलन पनि थियो। सोमलता विक्री गर्नेलाई सोमविक्रयी भिनन्थ्यो। <sup>१३</sup>

इन्द्रदेवलाई थुप्रै गाग्रो सोमरस चढाइन्थ्यो । पृथ्वीलोकका मानिसले आफ्ना कार्य सिद्धि गर्न इन्द्रदेवलाई आह्वान गरेर घैँटोभिर सोम चढाउँथे।

सोमरस दुर्लभ वा केही व्यक्तिले मात्रै पिउने पंयपदार्थ थिएन । सोमरस थुप्रै गाग्रोभिर हुन्थ्यो । इन्द्रको विशेष पौष्टिक पंयपदार्थको रूपमा सोमरसको उल्लेख वेदमा पाइन्छ । ऋग्वेदमै इन्द्रलाई सम्बोधन गर्दै भिनएको छ, "हे इन्द्र ! दुध-भिश्रित सेतो सोम पिउ । हे इन्द्र ! सोम बनाउन योग्य साथीहरू तिमीलाई चाहन्छन्, सोम तयार गर्दछन्, हविहरू ग्रहण गर्दछन् ।" सोमरसलाई कसैकसैले सुरासँग दाँजेर, त्यसरी नै वर्णन गरेका छन् । जुन तुलना गलत हो । वैदिक समयमा सोम पवित्र र परमग्राह्य थियो तर सुरालाई नराम्रो दुष्टिले हेरिन्थ्यो ।

वेदमा विभिन्न देवताहरूको तुलनामा इन्द्रको गुणगान वढी नै पाइन्छ । सहस्रनयन, ऐरावत हात्तीमा विराजमान, विशाल छाती, लामो हात, दुई हातमा वज्र र पद्म लिएका इन्द्रको प्रतिमा बनाउने विधान प्रतिमा विज्ञानका पुस्तकमा तोकिएका छन् । वेदमा वर्णन गरिएका देवताहरू प्रकृतिमा भएकै तत्वहरू भएकोले उनीहरूको मानवीय शरीरको वर्णनभन्दा गुणको मात्रै उल्लेख पाइन्छ । तर इन्द्रको भने मानवीय शरीरको वर्णन पि उत्तिकै छ । सुरुमा इन्द्रलाई अँध्यारोमा विजय प्राप्त गर्न र पानीको देवताको रूपमा वर्णन छ । त्यसपछि युद्धका देवताको रूपमा उल्लेख छ । इन्द्रले आर्यहरूलाई अन्य प्रजातिसँग युद्ध गर्न महत गरेको वर्णन वेदमा छ । यसैले युद्धको देवताको रूपमा इन्द्रको वर्णन छ । प्रभ्

#### सरमाको सफलता

ऋग्वेदको प्रथम मण्डलमा इन्द्रको दूत भएर गएकी सरमा र पणीको स्न्दर संवादको उल्लेख छ। १४४ पणी नामको दैत्यले स्वर्गका थुप्रै असल जातका गाईहरू लुटेर एउटा निर्जन, एकान्त टापुमा लुकाएर राखेको थियो । आफ्ना गाईहरूलाई सकुशल फर्काएर ल्याउन सक्ने क्षमता ससाना बच्चाहरूकी आमा सरमामा मात्रै छ भन्ने विश्वास इन्द्रमा थियो । देवराज इन्द्रले सरमाका बच्चाहरूको रेखदेख र दूध खान दिने व्यवस्था गर्ने भएपछि बृद्धिमान सरमा स्वर्गलोकबाट प्रस्थान गरिन्। १६ वेदका अधिकांश टीकाकारहरूले सरमालाई बुद्धिमान कुकुर्नी भनेरै व्याख्या गरेका छन्। प्राचीन समाजमा व्याप्त टोटेम प्रथा (Totem) को आधारमा गोत्रहरू जन्मेका हुन् । १० टोटेमको पहिलो लक्षण हो- सम्बन्धित समुदायले आफ्नो चारैतिर प्रकृतिमा देखिने कुरामध्ये एउटालाई रोज्नु । केही गोत्रहरू र ती शब्दका अर्थ ब्भनेबित्तिकै निष्कर्ष निस्किने छ ।<sup>४८</sup> सनातन धर्मका शास्त्रहरूमा आदिवासी र अस्रहरूले पनि आफुलाई मूषिक, नाग, गरुड, कीकट, पुण्ड इत्यादि भन्दथे । यस अवस्थामा सरमाको गोत्र कुकुर थियो भन्ने अनुमान सहजै गर्न सिकन्छ । क्क्र गोत्रका तिनीहरू बृद्धिमान र सम्मानित थिए । तिनीहरू देव समुदायको नगिच रहन्थे। १९

चारखुट्टे, कुकुरले इन्द्रको सन्देश लिएर पणीको स्थानमा जाने र त्यहाँ तर्क, वितर्क गरेर, वाक पटुताद्वारा आफ्नो कार्य सिद्ध गर्न सक्ने सम्भावना छैन । इमानदार, बाटो पत्ता लगाउन सक्ने र प्रकृतिको जस्तोसुकै मौसममा पिन आफूलाई बचाइराख्ने क्षमता भएको कुकुरलाई सरमाले साथीको रूपमा लगेको हन सक्तछ।

इन्द्रको दूत भएर गएकी सरमाको कूटनीति पूर्ण वचन र कार्यले गर्दा देवताहरूको गाईहरू सकुशल फिर्ता भए। कुनै पनि कार्य सफलतापूर्वक गर्न राज्यप्रमुखले व्यक्ति चयनमा विचार पुऱ्याउन् पर्दछ । इन्द्रको सफलता पनि सरमाको चयनमा देखिन्छ । "ऋषिहरूलाई भ्लाउन खटिने अप्सराहरूको कथाभन्दा त्यही स्वर्गकी सरमाको कथा भिन्दै किसिमको छ।" ... अन्त्यमा देवताहरूको सभा बस्यो । सभापतिको आसन चाहिँ सुशोभित भयो देवताहरूका राजा इन्द्रद्वारा।" र० सरमाको छिटो निरसाउने र तर्क गर्न सक्ने क्षमतासँग इन्द्र परिचित थिए । इन्द्रले यत्रो जिम्माको काम सरमालाई दिनुमा प्रमुख कारण नै सरमाको वाक पट्ता थियो । सरमाले पणीहरूलाई तर्साउन, धम्काउन र इन्द्रको व्यक्तित्वको धाक लगाउन पनि पछि परिनन् । देवताहरूका सम्पूर्ण गाईहरू नफर्काउने तर केही गाई लग्न पाइने निर्णय पणीहरूले सरमालाई सुनाए । सरमाले त्यस्तो अन्यायपूर्ण निर्णयको जबाफ दिइन् "पणी हो तिम्रा शब्दहरू वीरोचित नभई पापमय छन् । हेर है कतै बृहस्पति इन्द्रले तिमीहरूमाथि आक्रमण गरेर तिमीहरू सबैलाई घायल पारी तिम्रा गाईहरू नलगुन । ध छलफल वादिववाद गर्दागर्दा विषयले अर्के मोड लिएर युद्धको सङ्केत दियो । पणीहरूले आफ्नो सुरक्षित भौगोलिक बनोट, साँढे र घोडाहरूको सङ्ख्या तालिम प्राप्त युवकहरूद्वारा सुरक्षित आफ्ना इलाकाको बारेमा सरमालाई जानकारी दिँदै, आफ्नो शक्ति प्रदर्शन गरे । सरमाले जवाफ दिइन्, "हे पणीहो, नौ किसिमका सोमपान गरी शक्तिशाली भएको अङ्गिरस गोत्रमा अयास्य यहाँ आउने छन् र तिम्रा घमण्डलाई चूर्ण पारेर तिम्रा सम्पूर्ण गाईहरू लैजाने छन् । अनि के गर्छौं ? र यसरी वाक युद्ध गर्दागर्दा सरमाले स्वर्गलोकका सम्पूर्ण गाईहरू फर्काएर ल्याइन ।

#### इन्द्र र दधीचि

ऋषि दधीचिको हड्डीबाट वज्र बनाइएको थियो । देवराज इन्द्रको प्रमुख आयुध शस्त्र हो, वज्र । ज्यादै साहो वस्तुलाई वज्र भनिन्छ । हिरा काट्ने कडा हतियार (ज्यावल) लाई पनि वज्र नै भनिन्छ । सर्वशक्तिमान शत्रु (वृत्र) लाई नष्ट गर्न इन्द्रले वज्रको निर्माण गरेका थिए ।

दधीचिको हड्डीद्वारा वज्र बनाइएको थियो । त्यागी ऋषि दधीचिको आख्यान ऋग्वेद, महाभारत र श्रीमद्भागवतमा छ । महाभारतको शल्यपर्वअन्तर्गत गदापर्वमा विभिन्न तीर्थको महिमा वर्णन गरिएको छ । तीर्थको महत्वकै सन्दर्भमा सारस्वततीर्थ, दिधच ऋषि र सारस्वत मुनिको चरित्रको वर्णन छ ।

दधिच (दधीचि) ऋषिको तपस्या देखेर इन्द्र बेलाबेलामा डराउँथे। ऋषिको तपस्या भङ्ग गर्न इन्द्रले विभिन्न उपाय अवलम्बन गरेका थिए। एकपल्ट अप्सरा अलम्बुषालाई इन्द्रले दधीचिकहाँ पठाए। अप्सरा अलम्बुषाको हाउभाउ देखेर ऋषि दधीचि पनि डगे। उनको तन र मनमा हलचल भयो, महर्षिको वीर्य सरस्वती नदीमा खस्यो। महर्षि दिधचको ज्ञान, बुद्धि, सौर्य, तेज र सुन्दरतासँग राम्ररी प्रभावित सरस्वती नदीले आफैँले वीर्य ग्रहण गरेर गिर्भणी भइन। गर्भको समय पूरा भएपछि जन्मिएको स्वस्थ, सुन्दर छोरो लिएर सरस्वती ऋषि दिधचकहाँ गइन। सरस्वतीले गर्भादान देखिका सम्पूर्ण कुरा बताएर छोरा जिम्मा लगाइन्। दिधचले सरस्वतीलाई वर दिँदै, छोरो आमाकै नाम 'सारस्वत' बाट चिनिने उद्घोष गरे। दिधचका छोरा सारस्वतले नै लामो समयसम्म अनावृष्टि भएको बेला, सकाल ल्याउन ब्राह्मणहरूलाई वेद पढाएका थिए।

यही समयमा देवता र दानवहरूमा भगडा भइरहेको थियो । देवराज इन्द्र बलियो, अचुक अस्त्रको खोजीमा लागे । <sup>६४</sup>

दधीचिको इमानदारी र लगन देखेर देवताहरू प्रभावित थिए। आफ्ना अस्त्रशस्त्र गोप्य ढङ्गले सुरक्षित राख्न उनीहरूले ऋषि दधीचिको आश्रम रोजे। लामो समयसम्म देवताहरू अस्त्र, शस्त्र लिन नआएपछि, ती नासो मिक्कंदै गयो। ऋषि दधीचिले सम्पूर्ण शस्त्र पखालेर, त्यसको तेज सँगालेर घुटुक्क पारे। दानवहरूसँग युद्ध गर्नु पर्ने भएपछि, देवगण आफ्ना हितयार बटुल्न दधीचिको आश्रममा पुगे। दधीचिले साँचो कुरा बताए। देवगण रिसाए, आत्तिए, किंकर्तव्यविमुढ भए।

"उनीहरूले (देवता) आफ्नो हातहितयार काम नलाग्ने अवस्थामा फेला पारे । आफ्ना शस्त्रहरूको त्यस दुरवस्थाले देवताहरू दुःखी भए । सम्भावित पराजयको दोषी दधीचिलाई नै देखे । आफूकहाँ राखिएको नासोको सुरक्षा गर्न नसकेकोमा दानवीर दधीचिले आफ्ना शरीरका हाडहरू नै देवताहरूलाई समर्पण गर्नभयो ।"<sup>६६</sup>

इन्द्रले दिधच ऋषिको हड्डीबाट निर्माण गरेका वज्रको वर्णन ऋग्वेदमा पिन छ। शत्रुद्वारा कहिले पिन नहार्ने इन्द्रले दिधीचिको हड्डीद्वारा बनेको वज्रले वृत्र आदि ६१० दैत्यहरूको हनन गरे। "

#### बालकृष्ण

बालकृष्णका विभिन्न रोचक कार्यमध्ये गोवर्धनपर्वत धारण एउटा रोचक, आटिलो कान्तिकारी घटना हो । देवराज इन्द्रसँग यो घटना जोडिएको छ । पौराणिक समयका देवता र वैदिक देवताको विकास कम यसमा प्रस्ट पारिएको छ । श्रीकृष्णको कालियदमन र बलरामको प्रलम्बासुर वध पश्चात गोवर्धनपर्वत धारणको वर्णन पुराणहरूमा गरिएको छ । श्रीकृष्ण र बलरामलाई गोपहरूले इन्द्र उत्सवको बारेमा बताएका थिए । देवता र बादलका स्वामी, सम्पूर्ण जगत्का रक्षक इन्द्रको उत्सव मनाउने कारणहरूको बारेमा पनि गोपहरूले प्रस्ट पारेका थिए । अनेक नामबाट विभूषित भगवान् पुरन्दर (इन्द्र) बादल र पानीका दाता हुन् । इन्द्र प्रसन्न भए भने सम्पूर्ण जगत्लाई तृप्त गर्दछन् । इन्द्रले गडघाडगुडुड गर्ने बादलद्वारा पृथ्वीमा पानी पार्दछन् । कतै बादल आकाशभिर फैलिएको देखिन्छ, भने कतै टुकाटाकी देखिन्छ । खानीबाट निस्किएको कालो गोल जस्तै बादल त कतै सिमसीमे पानी पाने बादल देखिन्छ । यस्तै विभिन्न प्रकारको बादलद्वारा देवराज इन्द्र आकाश एवं विश्वलाई अलङ्कृत गर्दछन् । यस प्रकार पर्जन्यदेव (इन्द्र) पृथ्वीको पानी सूर्यको किरणद्वारा खिँचेर सम्पूर्ण प्राणीहरूको बुद्धिका लागि बादलद्वारा पृथ्वीमा वर्षा गराउँदछन् ।

यसरी इन्द्रको कार्यको बारेमा वर्णन गर्दै गोपहरूले विभिन्न उत्सवद्वारा देवराजको पूजा गर्ने कारण बताए । गोपहरूको कुरा चित्त नबुभेपछि श्रीकृष्णले गिरियज्ञ एवं गोपूजनका प्रस्ताव र शरद्ऋतुको वर्णन सुन्दर ढङ्गले गरेका थिए । कृष्णले प्रस्टसँग भने, "आर्य ! हामीहरू वनमा बस्ने गोप हो, हाम्रो जीविकाको मुख्य स्रोत नै गाई हो, त्यसैले गाइं, पर्वत र वन नै हाम्रो देवता हुन । जो जुन विद्याद्वारा युक्त छ, उसका लागि त्यही नै सर्वोत्तम देवता हो। फल खाने एउटाको तर अर्कैको पूजा, आदर सत्कार गर्ने काम जसले गर्दछ, त्यसले यो लोक र परलोकमा दुवैमा अनर्थको भागी हुन्छ । हामी पशुपालक भएकाले पर्वत र जङ्गलको संरक्षण गर्दै वनमै गिरियज्ञ गर्नु पर्दछ । स्वस्तिवाचन आदि कर्म गरेर रूखको फेदीमा वा पहाडको नजिकै राम्रो ठाउँमा पश्हरूलाई जम्मा गरेर, पूजा गरेर, गाईहरूको दूध सङ्ग्रह गर्नु पर्दछ ।<sup>६</sup> श्रीकृष्णले दिएको तर्क चित्त बुभेपछि गोपहरूले गिरियज्ञको अनुष्ठान गरे । इन्द्रको पूजा नगरेर पर्वतको पूजा गर्न आरम्भ गरे। देवराज इन्द्र आफूले प्राप्त गर्ने पूजा र नैवेद्य नपाएपछि साहै रिसाए। उनले संवतर्क नामक बादलका गणलाई वृन्दावन गएर सात दिन सात रातसम्म पानी पार्ने आदेश थिए। मुसलधारे पानी परे पछि, वृन्दावनका ग्वाला, गाई, बाच्छो सबै आत्तिए । श्रीकृष्णले गोवर्धन पहाडलाई उखलेर ठूलो छाताले जस्तै सबैलाई अति वृष्टिबाट जोगाउनुभयो । देवराज इन्द्रको केही लागेन । आफ्नो कुकर्म देखेर इन्द्रलाई आफैँसँग लाज लाग्यो । उनी सेतो ऐरावत हात्तीमा चढेर पृथ्वीमा आए। इन्द्रले श्रीकृष्णको दिव्य कार्यको प्रशंसा गरे। स्वायम्भुव योगद्वारा नै कृष्णले गोवर्धनपर्वत उचालेको तथ्य पनि इन्द्रले सबैलाई जानकारी गराए। ۴ इन्द्रले श्रीकृष्णको प्रकृतिप्रति श्रद्धा, आस्था र गोसंरक्षण कार्यको प्रशंसा गरे । इन्द्रले श्रीकृष्णलाई 'उपेन्द्र' भनेर बोलाउँदै भने, सम्पूर्ण पर्वतहरूमध्ये हिमवान्, सरोवरहरूमा समुद्र, चराहरूमा गरुड र देवताहरूमा तपाईं श्रेष्ठ हुनुहुन्छ।\*\* वर्षा ऋतु समाप्त भएपछि शरद कालमा इन्द्र

(महेन्द्र) र कृष्ण (उपेन्द्र) दुवैको पूजा गर्ने कार्यको सुभारम्भ पिन देवराजले नै गरे। त्यही क्रममा योगवेत्ता इन्द्रले जलद्वारा श्रीकृष्णलाई गोविन्द (गाईहरूको इन्द्र) पदमा अभिषेक गरे। स्वर्ग फर्कन लाग्दा इन्द्रले आफ्ना छोरा अर्जुनको घरिभत्र र युद्धक्षेत्रमा रक्षा गर्ने कार्यको भार श्रीकृष्णलाई सुम्पेको उल्लेख हरिवंशमा छ।

श्रीकृष्ण र इन्द्रको संवादबाट वैदिक देवताको पतन र पौराणिक देवताको उत्थानबारे अनुमान गर्न सिकन्छ ।

#### इन्द्र र गरुड

दक्ष प्रजापतिका दुई जना छोरीहरू कदू र विनताको विवाह महर्षि कश्यपसँग भएको थियो। कदूले एक हजार सन्तान र विनताले दुईवटा सन्तानको कामना गरेका थिए। हजारवटा फुलबाट सर्पहरू निस्किएपछि कद्रू मक्ख परिन । विनताका दुइवटा फुलबाट बचेरा निस्किएनन्, उनी आत्तिइन । आफैंले एउटा फुल फोडेर हेरिन । पूर्णरूपमा विकसित नभइसकेको चल्ला (अरुण) फुलबाट निस्किए । आफ्नी आमाको अधैर्यताले अपाङ्ग हुनु परेकोमा अरुणलाई रिस उठचो । उनले आकाशतर्फ उड्दै भने, "आमा ! तपाईंले सन्तान प्राप्त गर्न जसरी हतार गर्नुभयो, त्यही सौताको दासी भएर जीवन विताउनु परोस् । आमा ! तपाईंको दोस्रो फुलबाट निस्कने बच्चोले नै दासत्वबाट मुक्त गराउँदछ । तर समय नभईकन फुल फुटाएर हेर्ने काम भने नगर्नुस्। " यसरी समय पूरा भएपछि फूलबाट गरुड पक्षी निस्किए। तिनै गरुडले आफ्नी आमालाई दासत्वबाट मुक्त गर्न अमृत पृथ्वीमा ल्याउने जमर्को गरेका थिए। यसै प्रसङ्गसँग इन्द्र र गरुडको सङ्घर्ष जोडिएको छ।

ऋषि बालखिल्यहरूले इन्द्रसँग बदला लिन गरेको यज्ञको सम्बन्ध पनि गरुड जन्मसँग जोडिएको छ ।

प्रजापित कश्यपले पुत्रको कामनाले ठूलो यज्ञको आयोजना गरेका थिए। उनको यज्ञमा देवता र गन्धर्वहरूको समेत महत थियो। देवराज इन्द्रले समिधा ल्याउने क्रममा रूखको ठूलै हाँगा घिसादैं ल्याए। बाटोमा बालखिल्यहरूलाई गईको भेट भयो। सानो शरीर भएका बालखिल्यहरूलाई गाईको खुरले बनाएको पानी भरिएको खाल्डो नाघ्न पिन गाह्रो भइरहेको थियो। देवराज इन्द्रलाई आफ्नो शक्ति र शारीरिक सुन्दरताप्रति घमण्ड थियो, त्यो भन बढ्यो, उनले साना बालखिल्यहरूलाई मद्दत गर्ने विचारै गर्न सकेनन् उल्टो खीसी गर्दै आफू मात्रै अगाडि बढे। इन्द्रले अपमान गरेर अगाडि बढेपछि, बालखिल्यहरूले इन्द्रको घमण्ड तोड्ने अठोट गरे। वूढी औँला जत्रा आकारका भए पिन दरो मन भएका बालखिल्यहरूले प्रभावकारी मन्त्र पाठ गरेर यज्ञ गर्न थाले। शौर्य र वीर्यमा इन्द्रभन्दा सय गुणा बढी भएका दोस्रो इन्द्र उत्पन्न गर्न बालखिल्यहरूले प्रयत्न गर्न थाले। आआफ्नो

तपस्याको फलबाट इन्द्रसँग टक्कर लिने दोस्रो इन्द्र जन्माउन बालखिल्यहरू लागे।" शरीर सानो भएर के भयो ? मन त दरो थियो । उनीहरूको सङ्गत्य सुनेर देवराज इन्द्र डराए । सयौँ यज्ञका अनुष्ठान पूर्ण गरेका इन्द्र आफ्नो कुर्सी डगमगाएको देखेर आत्तिए । ऋषि कश्यप कहाँ शरण लिन पुगे । ऋषि कश्यपले सबै कुरो बुक्तेपछि सर्प पनि नमर्ने, लड्डी पनि नभाचिने तरिका अपनाउने निर्णय गरे । ब्रह्माको सृष्टिमा देवराज इन्द्र एउटा मात्रे हुन सक्ने तथ्य बालिखल्यलाई बताउँदै इन्द्रलाई क्षमा दान दिने र आफ्नो भावी पुत्र चराहरूको इन्द्र (राजा) हुने कुरो ऋषि कश्यपले बताए । समय पूर्ण भएपछि विनताका तिनै छोरा गरुडले देवराज इन्द्रसँग युद्ध गरेका थिए । आफ्नी आमालाई दासत्वबाट मुक्त गराउन सौतेनी दाजु नागहरूको मागअनुसार अमृत ल्याउने कार्यका लागि प्रस्थान गरेका गरुडले धेरै विपतिहरूको सामना गर्नु परेको थियो । समुद्र मन्थन पछि प्राप्त भएको अमृतलाई देवगणले विभिन्न सुरक्षा घेराभित्र राखेका थिए। अ विशाल पंक्षी गरुडको हाउभाउ देखेर नै देवगण डराए । विश्वकर्माले आफ्नो रण कौशल देखाउन थाले । गरुडले चुच्चो र नङ्ग्राले ठुङ्ने र चिथोर्न थालेपछि विश्वकर्मा रगताम्य भए । गरुडले आफ्ना ठुलाठुला पखेटा फिँजाएर हल्लाउँदै धूलो उडाएर देवताहरूलाई आच्छुआच्छु पारिदिए । देवराज इन्द्रले वायुलाई बोलाएर धूलो हटाउने आदेश दिए । धूलो हट्नेबित्तिकै त्यहाँ सफा, उल्यालो वातावरण देखियो । सम्पूर्ण देवगणले आआफ्ना आयुधले गरुडलाई घोच्न, हान्न र हिर्काउन थाले । गरुडले पनि तिखा नङ्ग्रा, बलियो चुच्चो र विशाल छातीले देवताहरूलाई लछारपछार पारे । देवताहरू यताउता भागेपछि, नौ जना यक्षहरू गरुड माथि जाइ लागे । सबैलाई हराउँदै, पन्छाउँदै गरुड अमृत घट राखेको स्थानमा पुगे । अमृत-कलश राखेको स्थान वरीपरी दनदन आगो दन्किरहेको थियो । गरुडले आफ्नो विशेष योग शक्तिले आठ हजार एक सय (८१००) मुख उत्पन्न गरे । नदीमा पुगेर ती सबै मुखका चुच्चोले पानी ताने । " गरुड आगोमा पानी हाल्दै बलपूर्वक अमृत कलश लिन भित्र पसे। त्यहाँ त फलामको एउटा चक्र छिटोछिटो घुमिरहेको थियो। फलामको चक्रको धार तीखो थियो । गरुडले सूर्य र आगो जस्तो जाज्वल्यमान चक्रको धारलाई वास्ता नगरेर भित्र प्रवेश गरे । आँखै निफम्काएर त्यहाँ पहरा दिइराखेका दुइवटा सर्पलाई काटेर अमृत-कलश टिपे।

गरुड र भगवान् विष्णुको बाटोमै भेट भयो। गरुडको पराक्रम र छरितोपनबाट प्रभावित भएका विष्णुले गरुडलाई केही माग्न अनुरोध गरे। विष्णुको भुण्डामा स्थान माग्दै गरुडले अमृत पान नगरीकनै अजर-अमर हुने वर मागे। विष्णुले पिन गरुडलाई आफ्नो बाहन हुने वर मागे। यसरी गरुड र विष्णुले एकअर्कालाई वर दिएर आआफ्नो मनोकांक्षा

पूर्ण गरे। गरुडले अमृत लग्दै गरेको देखेपछि इन्द्रले गरुडलाई वज्रद्वारा आक्रमण गरे । इन्द्रको आक्रमण विफल भयो । गरुडको शक्ति देखेर इन्द्र तर्सिए, उनले नम्रं स्वरमा आपसमा मित्रता कायम गर्ने प्रस्ताव राखे । मित्रता जोड्ने क्रममै गरुडको पराक्रम र शक्तिबारे इन्द्रलाई धेरै क्रा थाहा भयो । गरुडले पहाड, वन, समुद्र अर्थात् पृथ्वीलाई नै बोकेर सजिलै उड्न सक्नेकुरा इन्द्रलाई बताए । ३० इन्द्रले आफ्ना नयाँ साथी गरुडलाई अमृत-कलश स्वर्गमै फर्काउन अनुरोध गरे। गरुडले आफूले लगेको अमृत-कलश पृथ्वीमा प्ऱ्याएर जस्ताको त्यस्तै फर्काउने योजना इन्द्रलाई बताए । देवराज इन्द्रले सर्प नै गरुडको भोजन हुने वर दिएर अमृत घटलाई एक टकले हेरिराखे । गरुडले आफूले गरेको वाचाअनुसार अमृतघटलाई कुशासनमा राखे । नदीमा स्नान गरेर चोखो भएर अमृतपान गर्न सर्पहरू हतारिएका थिए । सर्पहरू अमृतघटलाई हेर्दै नदीमा डुबुल्की लगाउँदै थिए । फूर्तिला इन्द्रले कुशासनमा राखेको अमृतघट टपक्क टिपेर स्वर्गलोकमै लगे । सर्पहरू जिल्लाराम परे, एकैछिन त रिसले आँखै देखेनन् । अमृतघट राखेको कुशासनलाई चाटे, कडा कुश घाँसले सर्पहरूको जिब्रो नै चिरेर दुइटा बनाइदियो। 🛰

गरुडले असम्भव लाग्ने अमृत हरण कार्य गरेरै भए पनि आफ्नी आमालाई दासत्वबाट मुक्त गरे । एउटा सपुतले गर्ने कार्य गरेर ऋण तिरे।

#### इन्द्रद्वारा यवक्रीतलाई उपदेश

ऋषि भारद्वाजका छोरा यवकीत सानोदेखि नै पुल पुलिएका थिए । " पढ्न, लेख्नभन्दा खेलक्दमा उनको मन थियो । शिक्षाको महत्व त उनले बुभेका थिए तर भोलि पढ्ँला, भोली पढ्ँला भन्दाभन्दै त्यो भोलि कहिल्यै आएन । आफ्ना साथीभाइ पढेर ठूलो मान्छे भएको देखेपछि यवकीतको आँखा खुल्यो । यवक्रीतले गुरुकुलमा नगैकनै कुनै उपायद्वारा शिक्षा प्राप्त गर्ने निश्चय गरे। यवकीतले तपस्या गर्ने अठोट गरे ।<sup>=०</sup> वेद, उपनिषद् अध्ययन, मनन नै नगरी तपस्याद्वारा नै सुक्तहरू घोक्ने निर्णय गरे । यवक्रीतलाई धेरैले सम्भाए । देवराज इन्द्र पनि यवकीतले तपस्या गर्न लागेको ठाउँमै आएर उनलाई तपस्या नगर्न अनुरोध गरे। यवकीतले आफ्नो ढिपी छोडेनन् । यवकीतलाई सम्भाउन इन्द्रले विभिन्न उपाय गरे । गुरुद्वारा मात्रै विद्या आर्जन गर्न सिकने भएकोले तपस्याको मार्ग छोड्न यवकीतलाई इन्द्रले बारम्बार सम्भाए । १० इन्द्र फर्केपछि यवकीत पुनः तपस्या गर्न गए । इन्द्र ब्राह्मणको भेषमा नदीको किनारामा गएर बालुवाको पुल बनाउँदै थिए। हरेक दिन इन्द्र नदीको किनारमा आएर बालुवा थुपार्दै वारपार गर्ने पुल बनाउने कोसिस गर्दथे। तपस्यामा मग्न यवक्रीतले ब्राह्मणको त्यो कार्य निरीक्षण गरिरहेका थिए । धेरै दिन

वितेपछि यवकीतले ब्राह्मण नजिकै आएर भने, "बालुवाको पनि कतै पुल बन्दछ ? कति मूर्ख काम गरेको ?" ब्राह्मण पनि मौका पर्खिराखेका थिए, फट्ट भनिहाले, "पढ्दै नपढी विद्वान, ज्ञाता, ज्ञानी हुन तपस्या गर्न सिकन्छ भने, बालुवाको पुल पनि बनाउन सिकन्छ ।" ब्राह्मणको उत्तर सुनेपिछ यवकीतको घैँटोमा घाम लाग्यो । एकाग्र र लगनशील भएर विद्या आर्जन गर्न, यवकीतको मनोबल बढाउन इन्द्रले हौसला दिए। देवराजले यवकीतलाई वेदको यथेष्ट ज्ञान प्राप्त हुने वर दिए। <sup>६२</sup> महाभारतमा वर्णन गरिएअनुसार यवक्रीतले आफूलाई दिएको वरदानबारे पिता भारद्वाजलाई बताए । परिश्रम नगरी प्राप्त ज्ञान, शीप, शक्ति र सम्पत्तिले अहङ्गार उत्पन्न हुने क्रो ब्काउन भारद्वाजले प्राचीनकालका मुनि बालधि र उनको पुत्र मेधावीको उदाहरण दिए । मुनि बालधिले कठोर तपस्या गरेर छोरो मेधावी प्राप्त गरेका थिए । देवताहरूको कृपापात्र मेधावीले आफ्नो शक्तिको दुरुपयोग गरेर ऋषिम्निहरूलाई दुख दिन थाले । यसै क्रममा शक्तिशाली धनुषाक्षसमक्ष पुगेर मेत्रावीले जिस्काउन र अनावश्यक दुःख दिन थाले । धनुषाक्षले मेत्रावीको अन्त्य गर्न थुप्रै अर्नाभैँसीलाई मैदानमा कुदाए, त्यही नै मेधावीको मृत्यु भयो । यसरी घमण्डी स्वभावले अकालमै मृत्यु पनि निम्त्याउँछ । यसरी ऋषि भारद्वाजले आफ्ना छोरा यवकीतलाई विभिन्न उदाहरण दिएर सम्भाए। तर यवकीत असल चरित्रका थिएनन् । अशिक्षित यवकीतले चरित्रमा पनि दाग लाग्ने कार्य गरे । उनले भारद्वाजका साथी रैभ्यमुनिकी बुहारीसँग व्यभिचार गरे। रैभ्यमुनिले यवक्रीतलाई मार्न आफ्नो तपस्याको बलले एउटी नारी कृत्या र एउटा पुरुष अग्निकुण्डबाट उत्पन्न गरे । ती दुवैले यवक्रीतलाई दौडाइदौडाइ मारे । छोरा यवक्रीतको मृत्युपछि ऋषि भारद्वाज साहै चिन्तित भए । उनले पुत्र शोकमा प्राण त्याग्ने निश्चय गरे । ऋषिभारद्वाजले रैभ्यको मृत्यु पनि उनकै जेठा छोराद्वारा हुने सराप दिएर अग्नि-प्रवेश गर्ने तयारीमा लागे । भारद्वाजले यसै प्रसङ्गमा साह्रै घतलाग्दो र मार्मिक अभिव्यक्ति दिएका छन्, "संसारमा त्यस्ता मानिस सबैभन्दा सुखी हुन्, जसको सन्तान नै जन्मिएका छैनन्, किनकी तिनलाई पुत्रशोकको अनुभव छेन। 🖺

जीवनको अनुभव बताउँदै, भारद्वाजले पुत्रलाई अग्नि दिएर आफू पनि अग्निमा प्रवेश गरे।

ऋषि रैभ्यका छोराहरू परावसु र अर्वावसु राजा वृहद् दुम्नको यज्ञमा सहयोगी भएर कार्य गर्दै थिए। आश्रममा ऋषि रैभ्य र परावसुकी पत्नी थिए। एक दिन परावसु यज्ञ मण्डपबाट आफ्नो आश्रममा आउँदा आँगन नजिकैको भाडीमा जङ्गली जनावर देखे। आफन्त ज्यानको सुरक्षा गर्न उनले जङ्गली जनावर ठानेर ताकेर वाण हान्दा आफ्नै बाबुलाई लाग्यो। ऋषि रैभ्यले भाडीमै प्राण त्यागे। परावसुले यज्ञ मण्डपमा गएर सबै कुराको बेलिबिस्तार लगाए । दुवै दाजुभाइको सल्लाहअनुसार बाबुको काजकर्म र ब्रह्महत्याको प्रायश्चित अर्वावसुले गर्ने र यज्ञको काम परावसुले गर्ने निर्णय भयो । अर्वावस् कार्य समाप्त गरेर यज्ञ भइरहेको स्थानमा आइपुगे । परावसुको कपटी, धुत स्वभावका थिए। यज्ञमा अर्वावसु आइपुगेको देखेर, परावसुले ठूलोठूलो स्वरमा भने, "हेर ब्रह्महत्यारा, यज्ञमा आइपुगे, तिनलाई यज्ञमा बस्न दिनु हुँदैन ।" राजा वृहदद्युम्नले परावसुको कुरामा विश्वास गरे । अर्वावसुलाई यज्ञमा प्रवेश-निषेध गरियो । अर्वावसुले आफू निर्दोष भएको कुरा बारम्बार बताए तर उनको कुरा कसैले सुनेन । जमानाको उल्टो रीत देखेर अर्वावसुले आँसु भारे, तत्कालै वनमा गएर उनले सूर्य नारायणको स्तुति गरे । सत्य कुरो सामुन्ने आयो । सबै देवता र सूर्यले अर्वावसुलाई यज्ञमा राखेर परावसुलाई गाली गर्दै यज्ञ क्षेत्रबाट निस्कासन गरेर देवताहरूले अर्वावसुलाई वर माग्न बारम्बार अनुरोध गरे । उनले बाबु रैभ्य यवक्रीत र भारद्वाज सबै बाँच्ने र आफ्ना भाइ परावसुको अपराध क्षमा गर्ने वर मागे । धन्य अर्वावसु ! तिम्रो महानताको प्रशंसा गर्नै पर्दछ ।

#### इन्द्र र मुचुकुन्द

इक्ष्वाकुकुलमा जन्मेका मुचुकुन्दको पराक्रमबारे भागवत् पुराणको दसौँ स्कन्ध, महाभारतका विभिन्न पर्व, हिरवंश र पध्मपुराणमा वर्णन गरिएको छ । " प्रसिद्ध राजा मान्धाताका छोरा मुचुकुन्दले इक्ष्वाकु वंशको नाम चारैतिर फैलाएका थिए । सिपालु, दक्ष योद्धा भएकाले देवराज इन्द्रले मुचुकुन्दलाई दानवहरूसँग युद्ध गर्न अनुरोध गरेका थिए । मुचुकुन्दल पिन लामो समयसम्म देवताहरूलाई युद्धमा सिक्रय रूपमै सहयोग गरिरहे । देव र दानवको विभिन्न युद्धमा मुचुकुन्दले इन्द्रलाई मद्दत गरेकोले सम्पूर्ण देवता र इन्द्र साहै प्रसन्न भएर वर माग्न अनुरोध गरे।

स्वर्गको रक्षाको लागि कार्तिकेयको जन्म भइसकेपछि देवताहरूले मुचुकुन्दलाई भने, "हे राजन्! अबलाई हाम्रो रक्षा गर्ने कष्टबाट निवृत्त हुनुहोस्। हे वीर! हाम्रो रक्षाको निम्तिमा तपाईंले मनुष्यलोकको आफ्नो अकण्टक राज्य छाडिदिनुभयो एवं सब प्रकारका सांसारिक भोगलाई समेत त्यागिदिनुभयो। अबलाई त तपाईंका छोरा, रानी, नाताकुटुम्बी, अमात्य, मन्त्री र तपाईंका समयका प्रजाहरूमध्ये कोही पनि पृथ्वीतलमा छैनन्, ती सबै कालको ग्रास भइसकेका छन्। यो काल जम्मै बलवानहरूमध्ये सबभन्दा बलियो छ, यसैलाई अविनाशी भगवान् ईश्वर भन्दछन्।"वर

मुचुकुन्द पिन लगातार काम गर्दागर्दा साहै थाकेका थिए। उनलाई आरामको आवश्यकता थियो। उनले निद्रैको वर मागे। राजा मुचुकुन्दलाई कसैले ब्युँकाएमा, त्यो व्यक्ति भष्म हुने भविष्यवाणी पिन देवगणले गरे। <sup>६६</sup> विश्रामै नगरी

देवासुर सङ्ग्राममा युद्ध गर्दागर्दा थाकेका मुचुकुन्द, जङ्गलको बीचमा स्थित गुफाभित्र पसेर सुते । त्यही बेला कालयवनले श्रीकृष्णलाई लखेट्दै, लखेट्दै त्यही गुफाको मुखमा पुगे। राजा मुचुकुन्दको तेज तथा देवताहरूद्वारा उनलाई प्राप्त वरदानको बारेमा देवर्षी नारदले श्रीकृष्णलाई सम्पूर्ण क्रा बताइसकेका थिए। 🗝 कालयवन हतारहतार गुफाभित्र पसे। त्यहाँ सुतिरहेका मुचुकुन्दलाई श्रीकृष्ण ठानेर, उनले मच्चाएर एक लात हाने। मस्त निद्रामा परेका मुच्कुन्द, भस्किएर उठे, उनले रिसले आँखै देखेनन् । मुचुकुन्दले आँखा खोल्नेबित्तिकै, कालयवन भस्म भए । श्रीकृष्णले चाहेर पनि सय वर्षमा मार्न नसक्ने शत्रु कालयवनको मृत्युमा मुचुकुन्दले हर्ष मनाए । 🕫 गुफाबाट मुचुकुन्द र उनको पछिपछि श्रीकृष्ण पनि कृतकृत्य बाहिर आए । म्च्क्न्दले ग्फा बाहिर सानासाना कदका मानिसहरू देखे, ती पुड्का मानिसहरूले उत्साह, बल, वीर्य र पराक्रम पनि साह्रै थोरै थियो । " पश्पक्षी, बोटबिरुवा सबै नै सानो आकारका देखेपछि मुचुकुन्दलाई कलियुग आएको थाहा भयो । श्रीकृष्णको स्तुति गर्दै मुचुकुन्द गन्धमादन पर्वततर्फ लागे । त्यहाँ नर-नारायणको निवासस्थान वद्रिकाश्रममा गएर तपस्याद्वारा आफ्नो शरीर त्यागे । १० देवताहरूका राजा इन्द्रको अनुरोधमा मुचुकुन्दले दिनरात खटेर स्वर्गलोकको जसरी सुरक्षा गरे त्यो साहै प्रशंसनीय छ।

## इन्द्र र नदी सरस्वती

इन्द्र र नदी सरस्वतीको बारेमा महाभारतको शल्यपर्वमा वर्णन छ । सरस्वती नदीको स्थाणु तीर्थको पूर्वी तटमा ऋषि विशष्ठ र पश्चिम तटमा विश्वामित्रको कुटी थियो । विभिन्न कार्य गर्दा विश्वार र विश्वामित्रमा प्रतिस्पर्धा भइरहन्थ्यो । विशष्ठको तेज, सहनशीलता देखेर विश्वामित्रलाई डाह, छटपटी हुन्थ्यो । वेलावेलामा उनलाई विशष्ठलाई खतम गरेर आफ्नो मात्रै एकाधिकार स्थापित गर्न मन लाग्दथ्यो । यस्तै एक दिन विश्वामित्रको सहनशीलताले सीमा नाग्यो, उनले रिसाउँदै नदी सरस्वतीलाई कडै शब्दमा आदेश दिए, "छिंद्रै विशिष्ठ ऋषिलाई मकहाँ ल्याउ।" १९

ऋषि विश्वामित्रको रिस देखेर नदी सरस्वती डरले थरथर कामिन । शान्त नदी सरस्वतीले आफ्नो पूर्वतर्फको किनारा बगाउँदै लगेर विश्वामित्रको सामुन्ने राखिदिइन् । विश्वामित्रको विशाष्ठलाई मार्न धारिलो हतियार खोज्न थाले । शान्त, सरस्वतीलाई आफूले गरेको कार्यप्रति ग्लानी भयो । शान्त, शालिन विशष्ठलाई बचाउन सरस्वतीले पूर्व दिशातर्फ बगाएर लिगन । विश्वामित्रले रिसले आँखै देखेनन् । उनलाई आफूले धोका पाएको जस्तो लाग्यो । उनले सरस्वती नदीमा रगत बग्ने र राक्षसहरूले मात्रै त्यहाँ स्नान गरेर रमाउने सराप दिए । रगत मिश्रित पानी बगाएर सरस्वती नदीले एक वर्ष

विताइन् । <sup>६४</sup> दूषित जललाई पवित्र पार्न ब्राह्मणहरूले तप, नियम, उपवास, विभिन्न प्रकारका संयम र व्रत गरे । विभिन्न प्रयत्नपछि सरस्वती नदी पवित्र भइन् । पवित्र सरस्वती नदीमा स्नान गरेर इन्द्र ब्रह्महत्याबाट मुक्त भएका थिए । <sup>६४</sup> नमुचि र इन्द्रको मित्रता र शत्रुता दुवैको पराकाष्ठाको वर्णन पुराणहरूमा पाइन्छ । इन्द्रको डरले नमुचि सूर्यको किरणमा गएर मिसिएका थिए । असुरमध्ये श्रेष्ठ नमुचिलाई इन्द्रले मित्र भनेर सम्बोधन गर्दै भिजेको वा सुक्खा हतियारद्वारा हत्या नगर्ने प्रतिज्ञा गरेर विश्वास जिते । <sup>६६</sup>

इन्द्रले प्रस्टसँग भने नमुचि ! म तिमीलाई दिन वा रात दुवै समयमा मार्दिन । यसरी विश्वास प्राप्त गरेपछि इन्द्रले कृहिरो लागेको बेलामा पानीको धारले नमुचिको शिर काटे । विश्वासघात गरेर आफूलाई मारेपछि नमुचिको शिर इन्द्रको पछि लाग्यो । नमुचिको शिरले बारम्बार इन्द्रलाई सम्बोधन गर्दै भयो, "ए मित्रघाती पापात्मा इन्द्र ! त कहाँ जाँदैछस् ? तँलाई पापको डर छैन ।" उ इन्द्रलाई आफ्नो कार्यले साहै ग्लानी भयो, उनले ब्रह्मासँग आफ्नो दुखेसो पोखे । ब्रह्माले पाप मोचन हुन सरस्वती र अरुणा नदीको सङ्गमा स्नान र तटमा यज्ञ गर्ने सल्लाह दिए । इन्द्रले ब्रह्माको सल्लाहअनुसार नै सरस्वती नदीको सङ्गमा स्नान गरेपछि पाप मुक्त भएको वर्णन महाभारतमा छ । नमुचिको मस्तक पनि सरस्वती नदीमा डुबुल्की लगाएपछि अक्षय लोकमा पुग्यो । यसरी सरस्वती नदीको जलले इन्द्रको पाप पखाल्यो । ध्री

#### उपसंहार

ऋग्वेदिक समयमा सौर देवताको रूपमा पुजिएका इन्द्रको नाम बाह आदित्यमा पिन पर्दछ । बाह मिहनाका बाह आदित्य मध्ये भदौ मिहना इन्द्रको विशेष मिहना हो । वैदिक समयमा सबैभन्दा चर्चित देवता नै इन्द्र थिए । वर्षा, उर्वरा शिक्त र युद्धको देवताको रूपमा इन्द्रको पूजा, आराधना वैदिक र पौराणिक समयमा भएको देखिन्छ । सोमरसका पारखी इन्द्रलाई खुसी पार्न पृथ्वी विस्तिले घडा भिरभिर सोमरस चढाएर आह्वान गरेका सूक्तहरू वेदमा थुप्रै छन्। खारिएको सुनको जस्तै अनुहार, निधारमा तेसों पारिएको तेस्रो आँखा, चारवटा दाँत भएको सेतो हात्ती ऐरावतमा विराजमान, हातमा वज्र र अङ्कुश लिएको इन्द्रको प्रतिमा बनाउने नियम विभिन्न शास्त्रहरूमा छ।

देवराज इन्द्रको बेग्लै सम्प्रदाय नभए पनि यिनको व्यक्तित्व र प्रभावबाट लामो समयसम्म हिन्दूहरू प्रभावित भइरहे । इन्द्रको विशेष पूजा र रथ यात्रा नेपाली समाजको एउटा विशिष्टता नै हो । इन्द्रको सम्मानमा आयोजित इन्द्रजात्रा काठमाडौँ उपत्यकाको प्रमुख जात्रा नै हो । इन्द्रजात्राको अवसरमा कुमारी, गणेश र भैरवको रथ आठ दिनसम्म काठमाडौँको विभिन्न टोलमा घुमाइन्छ

#### टिप्पणी

- राजवली पाण्डेय (सं.) हिन्दू धर्मकोश, लखनऊ, उत्तर प्रवेश हिन्दी सं. हिन्दी समिति प्रभाग, १९७८, पृ. १०० ।
- E. Washburn Hapkins, Epic Mythology, Delhi, Indological book house, 1968, p. 129.
- R.N. Dandekar, Vedic Mythological Tracts, Delhi : Ajanta publication, 1979, p. 152-53.
- Sukumari Bhattacharji, The Indian Theogony, Delhi, Motilal Banarsidass, 1970, p. 257.
- नारायणप्रसाद गौतम, केही वैदिक सूक्तहरूको विश्लेषण,
   काठमाडौँ: रत्नपुस्तक भण्डार, २०६५, पृ. ८६ ।
- ६. नारायणप्रसाद, पूर्ववत्, पृ. ८६ । इन्द्रस्य नु वीर्याणि प्र वोचं यानि चकार प्रथममानि वजी अहन्नहिमन्वपस्ततर्व प्र वक्षणा अभिनत्पर्वतानाम् ॥
- ७. पूर्ववत्, पृ. ८९ ।
- कुलचन्द्रशर्मा (टीकाकार), अमरकोश, काठमाडौँ, रत्नपुस्तक भण्डार, २०६५, पृ. १३ ।
- मन्नालाल अभिमन्यु, (टीकाकार) अमरकोषः, वाराणसी, चौखम्बा विद्याभवन, १९९९ इ., पृ. ७ ।
   (१) इन्द्र (२) मरूत्वत्... (३५) ऋभुक्षन्
- रामनारायण दत्त शास्त्री, महाभारत (प्रथम खण्ड),
   गोरखपुर, गोविन्दभवन कार्यालय, २०५३ (नवौँ संस्करण),
   पृ. ६०५-६ ।
- ११. रामनारायण दत्त शास्त्री, पूर्ववत, पृ. ६०५ ।
- १२. " " पृ. ६०६ I
- 93. " " " Y. EOE I
- १४. राजवली पाण्डेय (सं.), हिन्दू धर्मकोश, पूर्ववत्, पृ. ७० ।
- १५ जानकीनाथ शर्मा, श्रीमद् वात्मीकीय रामायण, गोरखपुर, मोतीलाल जालान, २०३३ (तृतीय सं.) पृ. १२५ ।
- 9६. जानकीनाथ शर्मा, पूर्ववत्, पृ. १२६ I
- न७. जानकीनाथ शर्मा, पूर्ववत्, पृ. १२६
   "अथाव्रवीत् सुरश्रेष्ठं कृतार्थेनान्तरात्मना कृतार्थास्मि सुरश्रेष्ठ गच्छ
   शीघ्रमितः प्रभो आत्मानं मां च देवेश सर्वथा रक्ष गौतमात्"
- १८. पूर्ववत्, पृ. १२७ ।
- भानुभक्त आचार्य (अनु), आठ काण्ड रामायण, वाराणसी, बाबू माधवप्रसाद शर्मा, इ.स. १९४०, पृ. १६ ।
- २०. भानुभक्त आचार्य, पूर्ववत्, पृ. १६-१७ ।
   "भार्या गौतमकी समान गुणकी भक्तै अहिल्या थिइन्
  ब्रह्माकी ति त पुगि हुन गुणि हुदा सब खुश गराई लिइन्
  गौतम कार्य निमित्त दूर जब गया रूप गौतमैको सरी
  धारी गौतम पत्नीका नजिकमा इन्द्र अगांडि सरी
  आई भोग विलास् गरेर खुसी भई फर्की गयाथ्या जसै
  देख्दा गौतमलाई गौतमजीले आश्चर्य मान्या तसै

आफ्नू रूप दुरूस्त देखिकन खुब् गौतम रिसाया पनि सोध्या होस् तँ कउन् वता नतर ता हेर् भस्म गर्छु भनी ब्राह्मण ! इन्द्र महूँ भनेर डरले विन्ती गड्डयाथ्या जसै गौतम्ले पनि रिसमा परि दिया यस्तो सराप पो तसै योनीमा अति लुब्ध आज भइछस् यगो वडो भई पनी तेरा येहि शरीरमा अब हुनन् हज्जार योनी भनी

- २१. मुनिलाल (अनु.), अध्यात्म रामायण, गोरखपुर गोविन्द भवन कार्यालय, २०५८ (अड्डाइसौँ संस्करण), पृ. २६ ।
- २२. मुनिलाल (अनु.), पूर्ववत्, पृ. २६ ।
- २३. " " " पृ. २७ ।
- २४. " " " प्र. २९ ।
- Vettam Mani, Puranic Encyclopaedia, Delhi, Motilal Banarsidass publisher, 1993 (Reprint), p. 17.
- २६. करपात्रीजी, रामायण मिमांसा, वृन्दावन, राधाकृष्ण धानुका संस्थान, सं. २०६२, पृ. ३८६ ।
- २७. Ibid, पूर्ववत्, पृ. ३८३ I
- २८. करपात्रीजी, रामायण मिमांसा, वृन्दावन, राधाकृष्ण धानुका प्रकाशन संस्थान, सं. २०६२ पृ. ३८३ ।
- २९. पूर्ववत्, पृ. ३८५ ।
- ३०. फणीन्द्रप्रसाद पाण्डेय, संस्कृत-नेपाली बृहत् शब्द कोश, दाङ, महेन्द्र संस्कृत विश्वविद्यालय, २०५७, पृ. १२१६ ।
- R.N. Dandekar, Vedic Mythological Tractp, Ibid-p. 142.

ÊMost of the descriptions of Indra are centred round his war with and subsequent victory over vrtra. This is by far the most out standing event in Indra's carear.

- 32. R.N. Dandekar, Ibid- p. 143.
- 33. " р. 143.
- ३४. श्रीराम शर्मा आचार्य, ऋग्वेद (प्रथम खण्ड), बरेली, संस्कृति संस्थान, १९९५, पृ. ११६-११७ ।
- ३५. पूर्ववत्, पृ. ११८ ।
- ३६. पूर्ववत्, पृ. ११३ ।
- ३७. प्रसन्नचन्द्र गौतम, (सं.) ऋग्वेद संहिता, काठमाडौँ : कुलचन्द्र गौतम स्मृति संस्था, २०६७, पृ. १५१-१५२ ।
- ३८. प्रसन्नचन्द्र गौतम (सं.), पूर्ववत्, पृ. १७५५ ।
- ३९. राजवली पाण्डेय, (सं.) टिप्पणी नं. १ पृ. ६८१ ।
- 80. M. P. Pandit, Mystic Approach to the veda and upanishad, Madras, G. Company, (N.d.) p. 31-46. We have drunk the some, we have become the immortals; We have attained the light, we have discovered the Gods.
- 89. M. P. Pandit, Ibid, p. 32.
- ४२. " " p. 32.
- 83. " " p. 32.
- 88. " " p. 32.

- 84. Sachidananda Padhy and Santosh Kumar Dash,
  "The Some Drinker of Ancient India"
  w.w.w., Krepublishers, com- JHE
  15-1-019-025-2004-Padhy Pdf.
- ४६. नागशरण सिंह, ऋग्वेद परिचय, दिल्ली, नाग, नाग प्रकाशन, १९९०, पृ. ४६ ।
- ४७. " " " पृ. ४६ ।
- ४८. " " " पृ. ४६ ।
- ४९. " " " प्र. ४७ ।
- 40. M. P. Pandit, ob. cit., (F. Note, Num. 40) p. 48.
- ५१. नागशरण सिंह, (पूर्ववत्, टिप्पणी नं. ५) पृ. ४७ ।
- ५२. नागशरण सिंह, पूर्ववत्, पृ. ४८-४९ ।
- ५३. राजवली पाण्डेय, हिन्दू धर्मकोश, पूर्ववत्, टिप्पणी नं. १, पृ. ६८३ ।
- 48. R.N. Dandekar, (ob. cit.) F. N. Num. 3.
- ५५. प्रसन्नचन्द्र गौतम, पूर्ववत्, टिप्पणी नं. ३७ पृ. ।
- क) नागशरण सिंह, पूर्ववत्, टिप्पणी नं. ४६ पृ. १३२-१३३ ।
- 4ξ. Vettam Mani, ob. cit. Foot note No. 25, pp. 326.
- ५७. मदनमणि दीक्षित, त्योयुग, काठमाडौँ, समीक्षा, २०४७, पृ. ५५-५६ ।
- ५८. दीक्षित, पूर्ववत्, पृ. ५५ ।
  - वत्स = वाच्छो = कश्यप = कछुवा
  - भृगु = ठाडो पहिरो भारद्वाज = भद्राइ
  - अग्नि = तारा कौशिक = लाटोकोसेरो
  - शुनक = कुकुर रिक्ष = भालु
  - मुदगल = माछा शौडिल्य = चरो
  - तित्तिर = तित्रा मण्डुक = भ्यागुतो
- ५९. दीक्षित, पूर्ववत्, पृ. ५५-५६ ।
- ६०. रामराज पौड्याल, वेद पुराणका कथाहरू, काठमाडौँ, वसन्त चौधरी, २०३९, पृ. १११ ।
- ६१. दीक्षित, पूर्ववत्, पृ. ५७ ।
- ξą. " " I
- ६३. रामनारायण दत्त शास्त्री, महाभारत, चतुर्थ खण्ड, पूर्ववत्, टिप्पणी नं. १७, पृ. ४२६८-७० ।
- ६४. रामनारायण दत्त शास्त्री, महाभारत, पृ. ४२७८ ।
- ६५ रामराज पौड्याल, वेद पुराणका कथाहरू, काठमाडौँ, वसन्त चौधरी, २०३९, पृ. ९२ ।
- ६६. श्रीराम शर्मा आचार्य, ऋग्वेद (प्रथम खण्ड) इन्द्रो दिधचो अस्थभिवृत्राण्य प्रतिष्कृतः जधान नवतीर्नव ।१।३३।८४।१३।
- ६७. रामनारायण दत्त शास्त्री पाण्डेय, महाभारत खिलभाग हरि वंश, गोरखपुर, गोविन्दभवन कार्यालय, २०५३ (नवौँ सं.) पृ. २५७ ।
- ६८. रामनारायण दत्त शास्त्री पाण्डेय, पूर्ववत्, पृ. २५८ ।
- ६९. पूर्ववत्, पृ. २६९

- स्वायम्भुव योगद्वारा गहौँ, वस्तु पनि हलुंगो हुन्छ । श्रीकृष्णले गोवर्धन पर्वत उठाउँदा त्यसैले हलुंगो भएको थियो । ठूलो वस्तु पनि सानो पार्न सक्ने क्षमता स्वायम्भुव योगमा छ । अगस्त्य ऋषिले समुद्रपान गर्दा त्यस्तै भएको थियो ।
- ७०. रामनारायणदत्त शास्त्री पाण्डेय, हरिवंश, पूर्ववत्, पृ. २७० ।
- ७१. पूर्ववत्, पृ. २७४ ।
- ७२. रामनारायणदत्त शास्त्री पाण्डेय, महाभारत आदिपर्व, पूर्ववत्,(टिप्पणी नं. १०), पृ. ८० ।
- ७३. रामनारायणदत्त शास्त्री पाण्डेय, महाभारत, पूर्ववत्, टिप्पणी नं. १० पृ. १०७ ।
- ७४. पूर्ववत्, पृ. १०७ ।
- ७५. पूर्ववत्, पृ. १११ ।
- ७६. पूर्ववत्, पृ. ११० ।
- ७७. पूर्ववत्, पृ. ११२ ।
- ७८. पूर्ववत्, पृ. ११४ ।
- ७९. महाभारत (द्वितीय खण्ड) वनपर्व, पृ. १३२६ ।
- ८०. महाभारत, वनपर्व अ. १३५, पृ. १३२७ ।
- ۷۹. " " |
  - 'अमार्ग एष विप्रर्षे येन त्वं यातुमिच्छासि किं विघातेन ते विप्र गच्छाधीहि गुरोर्मुखात्'
- ८२. महाभारत, द्वितीय खण्ड, वनपर्व, पृ. १३२८ ।
- ८३. " " पृ. १३३२ ।
- सुखिनो नै नरा येषां जात्या पुत्रो न विद्यते ते युगशोकमप्राप्य विचरन्ति यथासुखम्
- Vettam Mani, Puranic Encyclopaedia, op. cot., F. N. 25, p. 326.
- ८५. वासुदेव भट्टराई, श्रीमद्भागवत महापुराण, साभ्जा प्रकाशन, लिलतपुर, वि.सं. २०५२ (दोस्रो सं.), पृ. ४३९ ।
- ८६. वासुदेव भट्टराई, पूर्ववत्, पृ. ४३९ ।
- ८७. रामनारायणदत्त शास्त्री, (टीकाकार), हरिवंश, पूर्ववत्, टिप्पणी नं. (६७), पृ. ४३६ ।
- ८८. रामनारायणदत्त शास्त्री, पूर्ववत्, पृ. ४३६ ।
- ८९. " " पृ. ४३७ ।
- ९०. " " मृ. ४३७ ।
- ९१. रामनारायणदत्त शास्त्री, महाभारत, (चतुर्थ खण्ड), शल्यपर्व, गोरखपुर, गोविन्दभवन कार्यालय, वि.सं. २०५३ (सातौँ संस्करण), पृ. ४२४७ ।
- ९२. रामनारायणदत्त शास्त्री, (अनुवादक), महाभारत, (चतुर्थ खण्ड), पूर्ववत्, टिप्पणी नं. ९१, पृ. ४२४८ ।
- ९३. पूर्ववत्, पृ. ४२४८ ।
- ९४. " पृ. ४२४९ ।
- ९५. " पृ. ४२५१ ।
- ९६. " पृ. ४२५१ ।
- ९७. " पृ. ४२५१ ।
- ९८. " पृ. ४२५१ ।

# नेपालको बौद्ध धर्म, कला र भाषिक उत्थानमा कर्णाली खस शासकहरुको योगदान

- भीष्म बाँस्कोय

## विषयवस्तु प्रवेश

नेपालको मध्यकालीन इतिहासमा कर्णाली प्रदेश अन्तर्गत पर्ने खस साम्राज्यको विशेष र महत्वपूर्ण स्थान रहिआएको छ । यहाँ शासन गर्ने खसहरु को हुन् ? उनीहरुको उद्गमस्थल कहाँ हो ? उनीहरु कहाँबाट कहिले नेपाल प्रवेश गरे ? उनीहरुमध्ये कुन-कुन शक्तिशाली शासक थिए ? कन-क्न खस शासकहरुले बौद्ध धर्म, कला तथा भाषिक विकास एवम् उत्थानमा महत्वपूर्ण भूमिका निर्वाह गरे आदि गम्भीर प्रश्नहरु हुन् । कर्णाली प्रदेशको खस राज्यको इतिहासबारे जानकारी दिने तिब्बती वंशावली, वि. स. १४१४ को दुल्लुको स्तम्भाभिलेख तथा गोपालराज वंशावली जस्ता सीमित आधारहरुमात्र रहेको अवस्थामा प्राप्त थप तथ्य र सूचनालाई उजागर गर्नु अत्यावश्यक भएकोले यस लेखमा खसहरुको सामान्य परिचय दिँदै विशेषतः खस शासकहरुको बौद्ध धर्म, कला तथा भाषिक उत्थानमा के कस्तो योगदान रह्यो भन्ने बारेमा छोटकरीमा प्रकाश पार्ने प्रयत्न गरिएको छ । त्यसका लागि खसहरु को हुन् र यिनीहरु कहाँबाट, कहिले नेपाल प्रवेश गरे भन्ने प्रश्नको उत्तर खोज्ने सवालबाटै प्रस्तुत लेखको मूल विषयवस्त्भित्र प्रवेश गरिएको छ ।

#### खस र खसानको परिचय

खस जाति प्राचीन भएर पिन अवैदिक आर्य थिए। हिन्दूहरुको महत्वपूर्ण ग्रन्थ वेदमा यिनीहरुको उल्लेख नभएकाले यिनलाई अवैदिक आर्य जातिका रुपमा मान्ने प्रचलन छ। वैदिक आर्यजस्तै यिनीहरु पिन पश्चिमेसियाबाट भारत प्रवेश गरेका थिए। वैदिक आर्यहरुले गंगाको मैदानमा आवाद गर्न थालेपछिमात्र खसहरु भारत आइपुगेको देखिन्छ। यसर्थ खसहरु आर्य भएपिन वैदिक आर्य भने होइनन्। यिनीहरु ई. पू. प्रथम सहस्राब्दीमा भारतवर्षमा प्रवेश गरेका थिए भन्ने देखिन्छ। अधिकारी, २०६९:२३)। पश्चिमेसियामा

खसहरुलाई 'कस' भनिन्थ्यो । अंग्रजहरुले हित्ती जातिलाई हिट्टाइट्स, अमोर जातिलाई अमोराइट्स भनेभौँ कसहरुलाई कस्साइट्स लेख्ने गर्दछन् (अधिकारी, २०६१:२०) । माथि उल्लेख गरिएभौँ 'कस' शब्द नै कालान्तरमा गएर खस उच्चारित हुन थाल्यो ।

यही 'खस' वा 'कश' शब्दबाटै काश्मीर शब्द बनेको हो भन्दै इतिहास शिरोमणि वाबुराम आचार्य अघि लेख्छन् "काश्गर" शब्दको संस्कृत रुप 'खस गिरि' वा 'खस गृह' हुनु नितान्त सम्भव छ । यो अनुमान सत्य होस् 'खश' वा 'कश' शब्दबाटै काश्मीर शब्द बनेकोमा भने कुनै शङ्का छैन । काश्मीरका बासिन्दाहरु अभौ पनि आफूलाई 'ख-ख' भन्दैछन् । यही शब्द भारतीय आर्यहरुको संस्कृत भाषामा 'खश' को रुपमा व्यवहृत भएको पाइन्छ । नेपालको पहाडी क्षेत्रमा हाल आवाद रहेका अधिकांश निवासीहरु यसै खस जातिका उत्तराधिकारी देखिन्छन् (आचार्य, २०४४:४१)।

नेपालमा आजकल खस जाति भन्नाले मूलतः क्षेत्री, बाहुन, कामी, ठकुरी, सार्की, सन्यासी, वादी, गाइने, घर्ती आदि जातका समुदायलाई जनाउँछ । जाति व्यवस्थाको प्रभाव धेरै नखेपेका खसहरुले आफूलाई 'खस पावै' (विष्ट, २००२:११) पनि भन्ने गर्दछन् । जुम्लामा मतवाली क्षेत्रीलाई पावई खश पनि भनिन्छ । पाखामा बस्ने हुनाले पावई भनिएको हो (अधिकारी, २०६१:३०) । अन्यले उनीहरुलाई खस क्षेत्री भन्ने गरेका छन् । तर समष्टिमा खस जाति आधुनिक नेपालमा पहाडी हिन्दू सभ्यताको प्रतीक भैसकेको छ ।

खस जातिको उद्गमस्थल मध्य-एसियाको 'ककेसस' वा 'ककस' भन्ने पर्वतीय क्षेत्रलाई मानिन्छ । त्यहाँबाट ऐतिहासिक कालमा पश्चिम चीन तथा भोटेली सीमावर्ती क्षेत्र हुँदै खसहरु हिमवत् खण्ड (केदार खण्ड) तथा नेपाल प्रवेश गरी बसोबास गर्दै आएका हुन् (अधिकारी, २०६६:४-४) । नेपालस्थित उनीहरुको मुल थलो चाहिँ त्रिशलीनदीदेखि सिन्धुनदीबीचको क्षेत्र नै हो । राजनैतिक रुपमा स्थापित खस क्षेत्रलाई सम्पूर्ण पश्चिमागञ्चल तथा वरपरका क्षेत्र वा कर्णाली प्रदेशलाई नै जनाउँछ । त्यस क्षेत्रलाई समग्रमा 'सवा लाख पर्वत शिखरहरुले युक्त खस देश' वा 'सपादलक्षशिखरि खसदेश' भिनन्थ्यो (अधिकारी, २०६८:४६-४७) । 'केदारे खशमण्डले' वा कुमाऊँ गढवाललाई खसमण्डल पिन भिनन्थ्यो (अधिकारी, २०६१:२६) । यस सन्दर्भमा पण्डित राहुल सांकृत्यायनले कुमाऊँ र गढवाललाई पहिले खस मण्डल भन्ने गिरएको र पिछ खसहरुको राज्य हुनाले ती क्षेत्रका ठाउँहरुको नाउ खास, खासगर, हिदूकुश, काश्मीर, खसदेश, खसमण्डल, खसशाला तथा खसान भएको वर्णन गरेका छन् (सांकृत्यायन, १९५३:७६-८५)।

भारतमा आवाद रहेको आर्य जाति त्यस विशाल आर्य जातिको एक शाखा हो, जसका अन्य शाखाहरु ग्रीक, स्लाभ, ल्याटिन र ट्यूटन आदि पश्चिमी शाखाहरु पनि रहेका छन्। आर्य जातिकै नामबाट उनीहरु बसेको उत्तरी भारतीय समतल भूमि "आर्यावर्त" को नामले प्रख्यात रहँदै आएको छ (आचार्य, २०५४:५०-५१) । करिव पाँचौ शताब्दीतिर खस आर्य मूलका मानिसहरु कुमाऊँबाट पश्चिम नेपाल प्रवेश गर्न थालेको अनुमान गरिएको छ । यसरी खसहरु नेपालको पश्चिमी क्षेत्र कर्णालीमा प्रवेश गरी आफुनो वर्चस्व कायम गर्न सकेकाले गर्दा उक्त क्षेत्र उनीहरुको जातीय नाम खसानले चिनिन थाल्यो (क्षेत्री, २०६२:२३८-२३९) । बाह्रौं शताब्दीमा खस साम्राज्य स्थापना हुनभन्दा अघि नै कर्णाली प्रदेशमा खसहरुको बसोबास कायम भैसकेको बुक्तिन्छ। पूर्वमध्यकालमा त पश्चिम नेपालको राज्य व्यवस्था र समाजमा उनीहरुको आधिपत्य र बाहुल्यता नै कायम हुन गयो (अधिकारी, २०६१:२९) । यिनै सेञ्जाली (सिञ्जाली) खसहरुको नागरी लिपिपछि नेपालमा आएको र अशोक चल्लका छोरा जितारी मल्लले सर्वप्रथम 'मल्ल' पदवी धारण गर्न र पछि नेपालका नयाँ राजवंशका प्रथम राजा अरिदेवले पनि मल्ल' पदवी ग्रहण गर्नु एउटै समयको घटना हुनाले नेपाल राज्य र सेञ्जा राज्य (सिञ्जा राज्) का बीचमा सांस्कृतिक आदानप्रदान चल्दै आएको देखिन्छ (आचार्य, २०५४:५२) । कुमाऊँ र गढवालको साथै वर्तमान नेपालको कर्णाली नदीको प्रस्रवण क्षेत्रमा विस्तारित भई कार्तिकेयपुर (कत्युर) लाई राजधानी बनाई एक स्वतन्त्र खस साम्राज्य फस्टाएको पाइन्छ । संस्कृत साहित्यलाई आधार मान्ने हो भने भारतीय आर्यहरुले किरात, हूण, यवन र शकहरुलाई जस्तै खस आर्यहरुलाई पनि आफूभन्दा मुनिको तहमा राख्ने गरेकाले सोही प्रभावमा परी कालान्तरमा वाइसी र चौबिस राज्यकालका खस शासकहरुले पनि आफूहरुलाई खस भन्न अनकनाई 'ठाकुर' वा 'ठकुरी' भनी स्पष्ट रुपमा सम्बोधन गर्न थालेको देखिन्छ (आचार्य, २०५४:५४) ।

## बौद्ध धर्मको प्रवेश

पश्चिमको खस साम्राज्यमा बौद्ध धर्मको प्रवेश कहिले भयो भन्ने सन्दर्भमा यस्तो अवधारण छ-'उत्तर भारतको सम्पूर्ण पहाडी प्रदेशको भू-भागमा पूर्वमध्यकालका धेरै स्वतन्त्र राजवंशको उद्भव खस मूलबाट नै भएको थियो । खस जातिको एउटा शाखा कत्युरी नै कुमाऊँको प्रथम ऐतिहासिक राजवंश सिद्ध हुन्छ (नौटियाल, १९६९:४८) । कुमाऊँमा सातौँ शताब्दीको अन्तदेखि दशौँ शताब्दीको अन्तसम्म कत्यूरी शासन कायम रह्यो । भारतमा चन्द्र रजपुरहरुले एघारौँ शताब्दीको प्रारम्भमा कमाऊँ दखल गरेपछि दबाव स्वरुप खस शासकहरु तितरवितर भए । अभ तिब्बतमा बौद्ध धर्म विरोधी राजा लाङ्दर्माको हत्यापछि भन ठूलो उतण्ड नै मच्चियो । ल्हासाको राजवंशमा वैमनस्यता पैदा भई तिब्बत विखण्डन भएको स्थितिमा कुमाऊँ भेकका खसहरुलाई दक्षिणपश्चिम तिब्तमा गई आफ्नो हैकम जमाउन सरल र सहज भयो। त्यहाँका बौद्ध धर्मावलम्बीहरुको सङ्गतबाट उनीहरु बौद्ध धर्मका अनन्य भक्त बने। जसले गर्दा उनीहरुको रैथाने तिब्बती प्रजासँग गाढा एवम् भावनात्मक सम्बन्ध स्थापित हुन पुग्यो । तिब्बत पुगेका खस सरदारहरुले आफ्नो पुरानो पुर्ख्यौली थलोलाई भूल्न नसकेकाले दक्षिणपश्चिम तिब्बतमा हैकम जमाएको केही पुस्तापश्चात उनीहरुले नागराजको कशल नेतत्वमा कर्णाली प्रदेशका पालहरुलाई घुँडा टेकाई सिञ्जालाई एउटा स्वतन्त्र राजधानी बनाएर पश्चिम नेपालमा खस साम्राज्यको संस्थापना गरे। यसरी पूर्वमध्यकालको नेपालको इतिहासमा पश्चिम नेपालको कर्णाली प्रदेश अन्तर्गत खस मल्ल राज्यको स्थापना नागराजले गरेका थिए। त्यसैले नागराजलाई खारी प्रदेशबाट आएका' (अधिकारी, २०६१:३४) वा खस साम्राज्यका संस्थापक भन्ने गरिन्छ ।

विशाल खस राज्यमा बौद्ध धर्मको प्रवेश कहाँबाट भयो भन्ने सम्बन्धमा दुईथरी विचारहरु पाइन्छन् । एकथरी विद्धान्हरु खसहरु पश्चिम भोटतर्फबाट यस क्षेत्रतर्फ आउने क्रममा बुद्ध धर्म अवलम्बन गरेको मान्दछन् भने अर्कोथरी बुद्ध धर्मको प्रभाव दक्षिण क्षेत्रबाट क्रमशः बढ्दै गएको हो भन्ने मतलाई स्वीकार गर्दछन्। नागराजले सन् ११२७ तिर वा बाह्रौ शताब्दीको प्रथम चरणमा उक्त खस राज्यको स्थापना (क्षेत्री र रायमाभी, २०६०:२१८) गरेदेखि नै नेपालमा खस मल्ल राजाहरु बौद्ध धर्ममा दीक्षित भएको पाइन्छ । स्मरण रहोस् पश्चिम भोटको खारी प्रदेशमा खस राजालाई वोधिसत्व अवतारका रुपमा लिइन्थ्यो । राजाले बुद्धका उपदेशहरु अवलम्बन गर्दथे । सिञ्जाका मल्ल राजाहरु परमसौगत (बृद्धका ठूला उपासक), प्रवरमहायानयायी (असल महायान सम्प्रदायका अनुयायी), हेवज्रचरणर विन्दमकरन्दमध्कर (हेवज्रका चरणकमलका रसमा भमरा), गरुडध्वजावतार (विष्णुका अवतार) भन्ने पदवी लगाउनमा खुवै गर्व गर्थे (पन्त, २०४१:१७) ।

चिनिया यात्री युवान चाडले पनि प्राचीन कालमा खस क्षेत्रमा हिन्दू र बौद्ध दुवै धर्म उत्कर्षमा पुगेको उल्लेख गरेका छन् । कर्णाली प्रदेशमा बौद्ध धर्ममा पनि तान्त्रिक बजयानको पर्याप्त प्रभाव परेको थियो, जुन प्रभाव भोटबाट परेको देखिन्छ (अधिकारी, २०६८:८६) । त्यस समयका खस राजा, राजपरिवार र भारदारहरु बौद्ध धर्मका अन्यायी मएपनि धार्मिक मामलामा अत्यन्त सहिष्ण् थिए (अधिकारी, २०६८:८६-८७)। एघारौँ शताब्दीपछि खस मल्ल राजाहरुमध्ये राजा काचल्ल, अशोक चल्ल, पुण्य मल्ल आदिको समयमा बौद्ध धर्म पनि हिन्दू धर्मकै दाँजोमा विकसित हुन प्ग्यो । नी खस राजाहरुले आफ्नो भोटेली वा बौद्ध संस्कारलाई वचाउँदै आफुनो राज्यमा गुम्बाको पुजा, चैत्य तथा बौद्ध मूर्तिहरुको निर्माण गर्दै बौद्ध धर्म र दर्शनलाई समान रुपमा सम्मान र श्रद्धा गरे । बौद्ध गयाको अभिलेखले कतिपय खस राज्यका मन्त्री र भारदारहरु समेत भिक्ष भएको उदाहरण प्रस्तुत गर्दछन् (क्षेत्री र रायमाभी, २०६०:२२४) । युद्ध गर्न जाने आउने क्रममा गुम्बाहरुलाई क्षति नप्ऱ्याउन भनी उदीं गरिएका उदाहरणहरु पनि नपाइएका होइनन् । वास्तवमा बस साम्राज्यकालमा हिन्दू र बौद्ध दवै धर्मलाई समान रुपमा विकास र विस्तार हुने अवसर मिलेको थियो (अधिकारी, २०६८:६४)। अब यहाँ तिनै विभिन्न खस शासक र उनीहरुको पालामा भएका विभिन्न बौद्ध धार्मिक क्रियाकलाप, कला तथा वास्तुकला सम्बन्धी कुराहरुको समीक्षा देहाय बमोजिम गरिन्छ ।

#### प्रमुख खस शासकहरू क) नागराज (१९८४ तिर) वा (११-१२औँ शताब्दी):

कर्णाली प्रश्रवण क्षेत्रको विशाल खस मल्ल राज्यका संस्थापक नागराज हुन्। भोटेली वंशावलीमा नागराज र देवराज नामका दुई दाजुभाइ बौद्ध भिक्षु भएको उल्लेख गरिएको छ सुवेदी, २०५४:५९/अधिकारी, २०६८:१०) । माथि उल्लिखित नागराजले जुम्लाको सिञ्जालाई आफ्नो राजधानी बनाएका ियए । गडवालस्थित बराहाट (उत्तरकाशी) को बुद्ध मुर्तिमा भट्टारक नागराज' क्विएको अभिलेख (क्षेत्री र रायमाभी, २०६० २१९) प्राप्त भएबाट नागराजको बौद्ध धर्मप्रतिको आस्थाबारे सहजै अनुमान गर्न सिकन्छ । राहुल सांकृत्यायनले गढवाल वराहाटमा प्राप्त उक्त बुद्ध मूर्तिको पादपीठमा रञ्जना लिपि र तिब्बती भाषामा नागराजको नाम अङ्कित भएको जानकारी दिएका छन् । उक्त मूर्तिलाई हिजोआज वाराहाट दत्तात्रेयका रुपमा पुज्ने गरेको पाइन्छ (सांकृत्यायन, १९५३:११२) । वराहाटमा प्राप्त बुद्ध प्रतिमाको पादपीठमा रञ्जना लिपिमा चम्-वोनगरजइ-थुव-प' वा 'भट्टारक नागराज मुनिको कृति' भन्ने एउटा सङ्क्षिप्त अभिलेख प्राप्त भएको छ (अधिकारी,

२०६१:३४)। यसबाट उनको बौद्ध धर्मप्रतिको सम्मानभाव पनि भारिकएको छ।

#### ख) क्राचल्ल (१२६४-१३०८):

नागराजपछिका खस मल्ल राजा काचल्ल हुन् । उनले 'परमसौगात' वा 'बुद्धका ठूला उपासक' भन्ने उपाधि लिएका थिए (क्षेत्री र रायमाभ्ती, २०६०:२२४) । सो कुरा वि. स. १२८० को कुमाऊँ बालेश्वर मन्दिरको अभिलेखबाट थाहा हुन्छ (दाहाल, २०५७:१२२) । उनको समयमा पनि बौद्ध धर्म हिन्दू धर्मकै दाँजोमा विकसित हुन पुगेको थियो । काचल्लको कर्तिपुर (कुमाऊँ) का राजाहरुसँगको रणसङ्ग्राम अन्त भएपछि हार्दिक सहिष्णुता दर्शाउँदै आफू बौद्ध धर्मका दृढ अनुयायी भएपनि उनले त्यहाँका रैथाने हिन्दूहरुको आस्थालाई पूर्ण रुपमा सत्कार गरे (अधिकारी, २०६१:४४) भनिएबाट काचल्ल व्यवहारिक राजनीतिज्ञका रुपमा पनि देखिएका छन् ।

कुमाऊँ वालेश्वर मन्दिरमा प्राप्त ताम्रपत्रमा काचल्ललाई 'जिनिक्लकमलका दिवाकर' भनिएको छ (एट्कीन्सन, १९७४:४१६-१८) । काचल्ल बौद्ध धर्मावलम्बी भएको हुँदा उनले आफ्नो कुललाई जिनिक्ल भनेको हन सक्छ । तिब्बती वंशावलीमा उनले (काचल्ल) मैत्रेय, मञ्जुश्री र सम्बरका मूर्तिहरु स्थापना गरेको क्रा उल्लेख छ (स्वेदी, २०५४:६२/अधिकारी, २०६१:१४३) । क्राचल्लले क्माऊँ विजयपछि त्यहाँका स्थानीय निवासीको धार्मिक आस्थाअनुरुप जसरी हिन्दू देव एकदेव वालेश्वरको भक्तिपूर्ण पूजाअर्चना गरी ठूलो क्षेत्र गुठी समेत राखी दिए । त्यसबाट उनमा भएको धार्मिक सिहष्ण्ताका साथै व्यवहारिक राजनीतिको हेक्का पनि भाल्किन्छ । आफूलाई अहिंसात्मक बौद्ध धर्मका पक्षपाती मान्ने काचल्ललाई अभिलेखमा शस्त्रधारीहरुमा सर्वश्रेष्ठ, यद्ध गर्नमा पाण्डव समान, आयुध शक्ति र पराक्रममा अद्भूत, धनुर्धारीमा राम र भीष्म समान तथा अर्ज्नभन्दा पनि यशस्वी भनेर प्रशंसा गरिएको छ (अधिकारी, २०६१:४४-४५) । तिब्बतको एक वंशावलीमा काचल्लले मञ्जुघोषको सुवर्ण प्रतिमा, सुनकै चैत्य, सम्बर, जो बज्रयानी देवता थिए को पाँच सय रुपैयाँको प्रतिमा र १२ हजार रुपैयाँको मैत्रेय बुद्धको प्रतिमा निर्माण गराई चढाएको प्रसङ्ग पाइन्छ (अधिकारी, २०६१:१४१) । यसरी राजा काचल्लको शैव, वैष्णव र बौद्ध धर्म तथा तिनका आदेशप्रति समान आस्था र सम्मानभाव समेत मुखरित हुन गएको छ । ग) अशोक चल्ल (१३१२-१३३५):

काचल्लपछि अशोक चल्ल एक शक्तिशाली खस मल्ल शासकका रूपमा देखा पर्दछन्। उनी बौद्ध धर्मका अनन्य भक्त थिए। उनीसँग सम्बन्धित अभिलेखहरु दुल्लुदेखि लिएर गढवाल र बोधगयासम्मको विस्तृत तथा टाढा-टाढाका भू-भागहरुबाट पाइएका छन्। तिब्बतको एउटा वंशावलीमा आ-सो-ल्दे (अशोक चल्ल) ले पहिले मौर्य सम्राट अशोकले दो-र्जे- दाङ वा वजासन बुद्धलाई चढाएका ४४ नगरहरु पुन: कायम गरिदिनु भयो भनिएको छ (अधिकारी, २०६१:४८) । अशोक चल्लको अर्को अभिलेख पिन बुद्धगयावाटै प्राप्त भएको छ, जुन अभिलेखमा उनलाई 'प्रवरमहायानयायिन', 'परमोपासक', 'जिनेन्द्रचरणिवन्दमकरन्दमधुकर' भनिएको छ । उनले त्यहाँका बौद्ध देवताको पूजा व्यवस्था मिलाएको र काश्मीरका पिण्डतलाई केही दानधर्म गरेको वर्णन पाइन्छ (रेग्मी, २०५८:१६८)। त्यसैले बौद्ध धर्मका प्रवल अनुयायी अशोक चल्लले पिन आफ्ना मानिसहरु त्यहाँ पठाई विहार बनाउने, भगवान् बुद्धको प्रतिमा स्थापना गर्ने, नैवेद्य र पूजाआजाको व्यवस्था मिलाउने लगायतका कार्यहरु गराएका थिए (अधिकारी, २०६९:४९)।

उनलाई 'प्रवरमहायानयायी' का साथै 'हेबज्रचरणारविन्दमकरन्दमध्कर' पनि भनिएको (क्षेत्री र रायमाभी, २०६०:२२४) । भाण्डागरिक सहणपालले बोधगयामा अभिलेख राखी आफ्ना मालिक अशोक चल्ललाई 'निखिलमहीपालजनक' वा 'समस्त राजाहरुका पिता' का रुपमा अघि सारेका छन् (अधिकारी, २०६१:४९) । साथै उनले लद्दाखभेकका ४४ वटा गाउँबाट पाइएको राजश्व रकम सङ्कलन गरी एक विशाल बौद्ध धार्मिक सभा सम्पन्न गराएका थिए (अधिकारी, २०६१:१४२) । उनका दरबारमा राजगुरु पण्डित मुशल आदिको प्रमुख स्थान थियो (दाहाल, २०५७:१२६) । अशोक चल्लका एक जना कर्मचारी सदनपालले आफूलाई वोधिसत्व जस्तो चरित्र भएको भनेर दावी गरेको पाइन्छ । काश्मीरका बौद्ध विद्वान ग्चपथीले अशोक चल्लको दरबारमा आश्रय पाएका थिए (श्रेष्ठ, २०२८:५८)।

खस सम्राटहरुले मान्ने बौद्ध धर्ममा पिन तिब्बती वजयानको यथेष्ट प्रभाव पाइन्छ । खस सम्राट अशोक चल्ल कट्टर महायानी सम्प्रदायका अनुयायी थिए । यिनलाई 'असल महायानी सम्प्रदायका अनुयायी, हे बज्रका पाउका भक्त, सारा राजाहरुमा श्रेष्ठ' भनेर वि. स. १३३४ को बुद्धगयाको अभिलेखमा भनिएको छ (दाहाल, २०४७:१२३) । उनलाई एकसाथ गरुड नारायण, अभिनव बोधिसत्वावतार, प्रवरमहाचानयायिन लगायतका हिन्दू र बौद्ध विशेषण दिइएको छ । सम्राट अशोक चल्ल 'सवालाख पर्वत देशका राजाहरुका मुकुटमणि' का रुपमा पिन विख्यात छन् । यसवाट पिन खसहरु तिब्बतको खारी प्रदेश हुँदै सिञ्जा आएको प्रष्ट हुन्छ । यस भेकमा बौद्ध धर्मको प्रभाव र तत्कालीन वास्तुकृति र शिल्पको गहन अध्ययन मनन गर्दा सुर्खेको प्रसिद्ध काँकेविहार पिन उनकै पालातिर निर्माण भएको मानिन्छ। यस सम्बन्धी विस्तृत विवरण पछाडि दिइएको छ ।

दुल्लु कीर्तिस्तम्भमा उल्लिखित अशोक चल्लका दुई छोराहरुमध्ये जेठा छोरा जितारी मल्ल हुन् भने अर्का आनन्द मल्ल (जालन्धर मल्ल)। उनका छोरा आनन्द मल्लले स्वर्णपत्रमा बौद्ध धर्मग्रन्थ 'खग्युर' सार्न लगाएको बताएका छन् (अधिकारी, २०६१:५४) । तिब्बती वंशावलीले त उनलाई 'दानपित' भनेर थप सम्मान प्रदान गरेको छ (अधिकारी, २०६१:५६) । त्यताका बौद्ध संस्थालाई लक्षमुद्रा दान गर्नेलाई 'दानपित' पदवी प्रदान गर्ने चलन थियो ।

#### घ) जितारी मल्ल वा जयतारी (१३४४-१३५६)

अशोक चल्लपछि उनका जेठा छोरा जितारी मल्ल राजगद्दीमा बसे । उनले आफ्ना बाबुबाजेको पद 'चल्ल' छाडी सर्वप्रथम 'मल्ल' पद धारण गरेका थिए । तीनपटक (वि. स. १३४४, १३४५ र १३४६) सम्म काठमाडौं उपत्यकामा आक्रमण गर्न सफल जितारी मल्लले आफ्नो दोस्रो उपत्यका आक्रमणताका पशुपति, स्वयम्भूनाथ र रातो मच्छिन्द्रनाथको दर्शन पूजन गरी फर्किएका थिए (अधिकारी,२०६८:२२०) । यसरी उनले बारबार गर्ने गरेको उपत्यका आक्रमणताका बुड्मितिस्थित लोकेश्वरको दर्शन गरी कोष चढाउनुकासाथै पशुपतिलाई खुसी पारी फर्किएबाट उनको हिन्दू तथा बौद्ध दुवै धर्मप्रतिको समान आस्था फल्किएको छ ।

#### ङ) रिपु मल्ल (१३६५-१३७०) :

जितारी मल्लपछि उनका भितजा रिपु मल्ल कर्णाली प्रदेशको राजगद्दीमा बसे । बौद्ध धर्मका अनुयायी रिपु मल्लको पालामा लेखिएको हस्तिलिखित बौद्धग्रन्थ 'अभिसमयालंकार' को पुष्पिकामा उनलाई 'लोकेश्वर' भिनएको छ । उक्त ग्रन्थमा उल्लेख भएको वि. स. १३७० को अभिलेख नै खस साम्राज्यकालको हालसम्म प्राप्त पहिलो विक्रम संवत उल्लेखित अभिलेख मानिन्छ (अधिकारी, २०६१:५७-५८) । उक्त बौद्ध ग्रन्थको पुष्पिकामा रिपु मल्ललाई 'राजराजेश्वर लोकेश्वर' पिन भिनएको छ (अधिकारी, २०६१:९०-९१) ।

गोपालराज वंशावलीअनुसार रिपु मल्लले तीर्थयात्रीका रुपमा उपत्यकामा आई बुङ्मतीको मच्छिन्द्रनाथलाई महास्नान गराई कोष चढाउनुकासाथै पशुपति तथा कान्तिपुरका चैत्य (स्वयम्भूनाथ) मा पूजाआजा गरी त्यहाँ वहालका व्रतवन्ध गरेजित सबैलाई भोज खुवाएका थिए।

सिञ्जा वा दुल्लुबाट सुर्खेत, कपिलवस्तु, लुम्बिनी र नुवाकोट हुँदै काठमाडौं उपत्यका आएका रिपु मल्लले आफ्नो मार्गमा पर्ने बौद्ध तीर्थस्थलहरु कपिलवस्तुस्थित निग्लहवा र लिम्बिनीको तीर्थाटन गरी त्यहाँ शिलालेख समेत लेखाएबाट उनी बौद्धधर्मप्रति आस्था राख्ने राजाका रुपमा रहेको प्रष्ट हुन्छ (क्षेत्री र रायमाभी, २०६०:२२१) । उनले लुम्बिनीस्थित स्तम्भलेखमा भने आफ्ना छोरा सङ्ग्राम मल्लको समेत नाम उत्कीर्ण गराएका छन् (अधिकारी, २०६१:५७) । यसरी रिपु मल्ल लुम्बिनी, कपिलवस्तुका साथै उपत्यकाको तीर्थाटन गर्ने र उपत्यका माथिको प्रभावलाई अभ मजवृत बनाउने ध्येयले उक्त यात्रामा सरिक भएको थाहा हुन्छ ।

सिञ्जाको पूर्वतर्फ चौकी खोला छेउ रहेको उनको एक खण्डित अभिलेखमा रिपु मल्लले "लोकेश्वरका पाउको ध्यान गर्ने कुरा भएको लघुरत्नत्रय नामक सबै कुरा सिद्ध गर्ने विधा सार्नु भयो" (योगी, २०१३: ८०) भनी सिञ्जा सेरामा प्राप्त एक अभिलेखमा उल्लेख भएबाट उनको विद्याप्रेम तथा बौद्ध धर्मप्रतिको अगाध आस्थाबारे थप जानकारी मिल्छ। यस प्रकार खस राजाहरुलाई हिन्दू र बौद्ध मान्यता अनुरुप आ-आफ्नै ढङ्गले विशेषण दिई उनीहरुको महत्ता दर्शाइएको छ।

#### च) अक्षय मल्ल (१३२७-१३७२):

जितारी मल्लका जेठा छोरा अक्षय मल्लका अभिलेखहरु अछाम, सुर्खेत लगायतका विभिन्न भेकहरुवाट पाइएका छन् (अधिकारी, २०६१:५९)। अछाम विनायकमा खस साम्राज्यकालका देवल, स्तूप, नाउला, मूर्ति, माटाका नल्की, इँटा र कलात्मक प्रस्तर जस्ता पुरातात्विक अवशेषहरु अद्यापि पाइन्छन् । छ) आदित्य मल्ल (१३७३-१३८५):

जितारी मल्लका कान्छा छोरा तथा अक्षय मल्लका भाइ आदित्य मल्ल पहिले भोटको शाक्य मठमा भिक्षु भई बसेका र पछि सिञ्जा फर्केर राज्य गरेको कुरा तिब्बती वंशावलीमा उल्लेख छ (अधिकारी, २०५३:३२) । अक्षय मल्लको उत्तराधिकारी हक खोसिनु र आदित्य मल्लले शाक्य मठमा शरण लिनुका पछाडि रिपु मल्लको षड्यन्त्र भएको हो भन्ने सूर्यमणि अधिकारीको भनाई छ । उनलाई पनि 'हेबज्रपापद्य परिचर्या', इष्टदेवता परिचर्या परायण' (अधिकारी २०६१:९२) आदि भनेर धर्मात्मा राजा (पन्त, २०४१:१७) का रुपमा प्रस्तुत गरिएको छ । गण्डकी अञ्चलको गोरखा जिल्लास्थित रिगाउँको शीरमा रहेको ताजगाइँ (ताघवाई) गुम्बाका लागि आदित्य मल्लले शाके १२४३ मा व्यवस्था बाँधी दिएको भन्ने ताम्रपत्रको हुबहु व्यहोरा यस्तो छ- 'हाम्रो कल्याण र पादस्थानको रक्षाका लागि हामीले दान गरी राखेको यो गुम्बामा पल्टन आउँदा जाँदा दुःख दिनु हुँदैन । यदि कसैले दुःख दियो भने त्यसलाई १०० तोला सुन दण्ड हुनेछ र त्यसको भलो हुने छैन' (अधिकारी, २०६८:३८-३९) । यसरी गण्डकी अञ्चलसम्म आई बौद्ध गुम्बाको व्यवस्था मिलाउन उद्यत रहेबाट उनी बौद्ध धर्मप्रति आस्था राख्ने शासक भएको कुरा थाहा हुन्छ ।

#### ज) प्रताप मल्ल (१३५४ तिर) :

कल्याण मल्लपछि गद्दीमा बसेका प्रताप मल्ल खोचरनाथको सशकय विहारमा भिक्षु भएका थिए । खोचरनाथ नेपाल चीन सीमा क्षेत्रमा पर्दछ, जहाँका बौद्ध मूर्तिहरूको निर्माण समेत नेपाली कलाकारहरूले नै गरेका थिए (जोशी, २०२६:) । भोटमा प्राप्त भएको वंशावलीमा प्रताप मल्ल भिक्षु भएर गएको र गोत्र परिवर्तनपछि पुण्य मल्ल सिञ्जाको गद्दीमा बसेको घटनालाई बडो महत्व दिएर लेखिएको छ (टुची, १९४६:६६) । नागराज वंशका अन्तिम शासक प्रताप मल्लले निःसन्तान भई भिक्षुको जीवन अवलम्बन गरेपछि अर्को वंशका पुण्य मल्ललाई राजा बनाइएको थियो (दाहाल, २०५७:१२३) । भने) पुण्य मल्ल (१३८५-१३५४):

यस वंशका अर्का महत्वपूर्ण राजा पुण्य मल्ल हुन् जो परमसौगत उपाधि धारण गर्दथे (रेग्मी, २०५८:१६८) । साथै उनलाई बुद्धको कृपाबाट ठूलो राज्य पाएका भनेर भनिएको छ (क्षेत्री र रायमाभी, २०६०:२२४) । यसबाट उनी पनि बौद्ध धर्मका अनुयायी रहेको थाहा हुन्छ ।

गोरखा जिल्लाको ताजगाइँ (ताघवाई) गुम्बाका भिक्षुहरुले वल विवेकद्धारा युद्धमा सहयोग गरे वापत पहिलेका महाराजवाट ताम्रपत्र निगाह दिने कममा शाके १२४६ वैशाख २३ गते पुण्य मल्लवाट निगाह भएको थियो (अधिकारी, २०६८:४९-४१) । मोहनप्रसाद खनालका अनुसार शाके १२४० (वि. स. १३८४) मा पुण्य मल्लले राजाको हैस्यितले ताघवाई गुम्बाको व्यवस्था बाँधिदिएका थिए (खनाल, २०३०:१०)। उक्त गुम्बामा पाइएको आदित्य मल्ल र पुण्य मल्लका ताम्रपत्रमा "त्यस गुम्बामा वसी पूजापाठ गर्ने लामाहरुलाई कसैले दुःख दिएमा त्यस्ता व्यक्तिलाई सय तोला सुन वा धानी सुन दण्डकासाथै शारीरिक दण्ड पनि दिइने छ, त्यसको भलो हुने छैन" भनिएको पाइन्छ (अधिकारी, २०६१:१०६)। यसरी त्यसताका शारीरिक, आर्थिक एवं पारलौकिक दण्डको त्रास दर्शाउँदै मठ, मन्दिर र सांस्कृतिक धरोहरहरुको सुरक्षाको व्यवस्था मिलाइएको थियो।

पुण्य मल्ल र पृथ्वी मल्लले गार्ग्यायण, गौतम, हारित, आपस्तम्ब आदि ऋषिमुनिद्धारा प्रणीत राजनीतिशास्त्र तथा नीतिशास्त्र बमोजिम शासन गर्ने प्रतिबद्धता व्यक्त गरेका छन्। साथै उनीहरुले 'श्री धनाराधनाधिगत प्राज्यराज्यरक्षाक्षम' वा 'बुद्धको उपासना गर्नाले साम्राज्यको रक्षा गर्न समर्थ भएका छौ' भनेका छन् (अधिकारी, २०६१:९२)। पृथ्वी मल्ल, पृण्य मल्ल आदिका दरबारहरुमा हिन्दू तथा बौद्ध धर्मका चयन गरिएका विद्धान्हरुको जमघट नै हुन्थ्यो (दाहाल, २०५७:९२६)। यसरी खस साम्राज्यमा राजामहाराजहरु धर्मशास्त्र, नीतिशास्त्र र बुद्धका उपदेशलाई शिरोपर गरी शासन सञ्चालन गर्दथे।

#### ञ) पृथ्वी मल्ल (१३५५-१४१५):

पुण्य मल्लका छोरा पुष्वी मल्ल पिन बौद्धमार्गी थिए भन्ने कुरा उनको अभिलेखमा उनलाई दिइएको 'श्रीधनाराधानाधिगत' विशेषणबाट ज्ञात हुन्छ। तर उनी बौद्ध धर्मका अनुयायी भएर पिन धार्मिक रुपमा समन्वयवादी नै थिए (रेग्मी, २०५६:१६६)। 'शाके १२७६ साउन शुक्ल दशमी शुक्रवारका दिन खस मल्ल राजा पृष्वी मल्लले गोल्हु जोइसीलाई गरिदिएको कनकपत्रमा उनका छोरा, नाति, भाइ, भितजा, छोरीका छोराले भोग गर्न पाउने छन् जसले यस कनकपत्रको बेहोरालाई नास्ला नास्न लगाउला वा खोस्ला खोसाउला उसले आफ्ना चोतित्ररसिहत एक सय पुर्खालाई कुंभीपाक

नरकमा पर्ला। ब्रहमा, विष्णु, ईश्वर, बुद्ध धर्म संघ यति देवताहरुलाई आघात पुऱ्याएको पाप लाग्ला । जसले यो आदेश नमासी यस कनकपत्रभित्रको बेहोरालाई नास्ला नसाउला वा यस्तै अरु उपद्रव गर्ला त्यसको बाबु गधा र त्यसकी आमा सुँगुनी होली र जसले यस बेहोरालाई पालना गर्ला त्यसले पुण्य पाउला' (अधिकारी, २०६८:६९-५९) भिनएको छ । यसबाट तत्कालीन समाजमा बुद्ध र बुद्धधर्मलाई साक्षीका रुपमा समेत प्रस्तुत गर्ने गरेको तथ्य उजागर हुन्छ ।

पश्चिम नेपालको पूर्वमध्यकालीन इतिहास बारे जानकारी लिने ठूलो आधारशिला दुल्लुको कीर्तिस्तम्भ अभिलेख बनेको कुरा माथि नै उल्लेख भैसकेको छ । उक्त कीर्तिस्तम्भमा राजा पृथ्वी मल्लले आफ्नो राज्यमा भिक्षु, बाह्मण, धर्मप्रचारक र शिल्पकारहरुलाई चन्द्रसूर्य र ताराहरु रहुञ्जेलसम्मका लागि सबै कर माफ गरिदिनु भयो भनी लेखाएर प्रोत्साहित गरेका थिए (अधिकारी, २०६१:७९) । अहिंसाको मार्ग बौद्ध धर्ममा उनको प्रवल आस्था थियो । उनले युद्धभूमिमा हुने नरसंहारदेखि विरक्त भएर दानधर्मको मार्ग अवलम्बन गरेको अनुमान गर्न सिकन्छ । त्यसैले उनलाई 'परमधार्मिक परमकल्पद्रमावतार' भनिएको आभास मिल्छ (अधिकारी, २०६९:७२) ।

#### ट) मलय वर्मा (१४४६-१४७५):

अन्तिम खस शासक अभय मल्ल (वि. स. १४३३-१४४६) पिछ पिन खस साम्राज्यको अवशेषका रूपमा मलयवर्माको राज्य गण्डकी प्रदेश र डोटी बाहेक कर्णाली प्रदेशमा पिन कायमै थियो । रास्कोटी वंशावलीमा मलयवर्मालाई 'वंडेराजा' भिनएको र 'महापराक्रमी चक्रवर्ती राजा'को विशेषण दिइएको छ । खोजरनाथमा उनले अठार गुम्बाको विहार बनाएको (योगी, २०१३:३६५ र ३७३) उल्लेख पाइन्छ । यस प्रकार खस साम्राज्यको अन्तपछिका शासकहरुले पिन आफूलाई बौद्ध धर्मका अनुयायीका रूपमा प्रस्तुत गर्दे बौद्ध स्थापत्यहरु निर्माण गर्ने गरेको तथ्य समेत प्रष्ट हुन्छ ।

#### खस राज्यकालीन महत्वपूर्ण बौद्ध स्थापत्यहरु

कर्णाली प्रदेशमा प्रशस्त मात्रामा ऐतिहासिक कला र वास्तुकृतिका नमूनाहरु प्राप्त भएका छन्। विशेषगरी नेपालको पश्चिमी भेगका सेती, महाकाली, कर्णाली र भेरी अञ्चल भित्रका विभिन्न जिल्लाहरुमा छिरिएर रहेको कलाकृतिहरुले खस जातिको धार्मिक विश्वास र मतलाई प्रदर्शित गरेका छन् (अधिकारी, २०६८:६८)। अब यहाँ प्रस्तुत विषयमा केन्द्रित रही खस साम्राज्यकालीन विभिन्न ठाउँहरुमा छिरिएर रहेका प्रमुख बौद्ध वास्तुकलाको क्रमशः वर्णन गर्ने जर्मको गरिएको छ:।

# सुर्खेतस्थित काँऋेविहार

सुर्खेत जिल्लाको लाटीकोइलीस्थित काँकेविहार खस सभ्यताको एउटा महत्वपूर्ण र दिरलो प्रमाण हो । खस शासक अशोक चल्लको पालामा निर्मित उक्त विहारको भग्नावशेषले पिन तत्कालीन नेपालमा बौद्ध र हिन्दू दुवै धर्मको प्रभाव रहेको दर्शाउँछ (अधिकारी, २०६८:८७) । उचित खोज तथा अन्वेषण कार्य भैनसकेको यो विहार (मिन्दर?) १३औँ शताब्दीतिरको मानिन्छ । सुर्खेतको काँकेविहारबाट उन्नत बौद्ध वास्तुकृतिका प्रशस्त नमूनाहरु प्राप्त भएका छन् । वास्तवमा तेन्हौँ शताब्दीतिर निर्माण भएको उक्त शिखर देवलको भग्नावशेष नै हालको काँकेविहार हो भन्न सिकन्छ । योगी नरहरिनाथका अनुसार सुर्खेतको काँकेविहार खस राजा अशोक चल्लसँग सम्बन्धित छ (अधिकारी, २०६८:६७) भन्ने भनाइले यस कुरालाई अभ्र थप पुष्टि गरेको छ । यसैगरी सन् १३९३ तिर सुर्खेतवाटै सारेर लिंगएको 'अभिसमयलंकार' नामक हस्तिलिखत ग्रन्थ भोटको 'स्पोनकाङ्ग गुम्बा' बाट पाइएको छ (पेटेक, १९४८:१९७-९८) ।

# दुल्लु पादुकास्थानको देवल

अशोक चल्लकै पालामा सउना कार्की र उनकी धर्मपत्नी साउका कर्क्यांनीले एउटा बौद्ध देवल बनाएको अवसरमा दुल्लु पादुकास्थानमा स्तम्भलेख लेखाएका थिए, जसलाई धार्मिक कार्य सम्पादन गरेको अवसरमा स्थापना गरिएकोले 'धर्मस्तम्भ' पनि भन्न सिकन्छ (अधिकारी, २०६१:१३)। उक्त अभिलेखको उठान 'ॐ नमो वुधायेः' वा 'ॐ बुद्धलाई नमस्कार छ' वाट भएको छ (खनाल, २०६८:२३)।

#### कुची विहार :

खस साम्राज्यकालमा निर्माण भएको अर्को उल्लेख्य र महत्वपूर्ण बौद्ध स्थापत्यको नमूना हो अछामको कालिकास्थानस्थित कुचीविहार गाउँको कुची विहार । यो विहारको निर्माण पृथ्वी मल्लका महामात्य देव वर्माले गरेका हुन् (अधिकारी, २०६१:१६१) । वि. स. १४४१ मा निर्मित पानीको नाउला (कुवा) वरपर विशाल धार्मिक दरवार हुनाले सो ठाउँलाई विहार भनिएको हुन सक्छ (सुवेदी, २०५६:३२) । विनायकमा अक्षय मल्लले वि. स. १३३७ मा बनाउन लगाएको पञ्चदेवल छ भने कुचीमा पृथ्वी मल्लका पालाको प्रस्तुत नाउली र त्यसमाथि एउटा चैत्य छ। चैत्यको चारैतिर बुट्टेद्धार माला बनाइनुकासाथै चारै दिशामा निर्मित गुम्बजाकार खोपामा पञ्चध्यानी बुद्धका प्रतिमा स्थापना गरिएको उक्त चैत्यमुनि नाउलीको पटलप्रान्त (लिन्टन) मा एउटा शिलालेख (अधिकारी, २०६१:१६१-६२) छ, जसको व्यहोरा यस्तो छ 'यस पुण्यले सबै प्राणी सुखी होउन भनेर सबैको मङ्गलकामना गरिएको छ ।' यस चैत्यमुनिको नाउला (कुवा) को चारैढोका माथिको पाषाणपट्टमा 'ॐ मणिपद्ये हुँ' मन्त्र लेखिएको छ ।

अछाम कुची विहारको अभिलेखको व्यहोरा तत्कालिक खस मल्ल राज्यका एक प्रभावकारी तथा प्रमुख लेखकका रुपमा गिनने इष्टिदासले लेखेका थिए (नरहरिनाथ, २०१३:४५) । त्यसैले अछ्यमस्थित यस कुचीले पिन दुल्लुस्थित पाथर नाउलीकै समानता राखेको देखिन्छ (शर्मा, २०५८:९९) । यो ऐतिहासिक र सांस्कृतिक महत्व बोकेको बौद्ध परम्परामा आधारित पश्चिम नेपालमा रहेका स्मारकहरुमध्ये एक महत्पूर्ण धरोहर मानिन्छ ।

# दुल्लुस्थित पाथर नाउली :

दैलेखको दुल्ल्स्थित पृथ्वी मल्लका एक जना महामात्य देववर्माले छत्यालले वि. स. १४९१ साल पौष कृष्ण द्वितीया शुक्रवारका दिन निर्माण गरेको पाथर नाउली पञ्चचैत्य बौद्ध वास्तुकलाको एउटा उत्कृष्ट नमूना मानिन्छ । यस नाउलीमा एउटा शिलालेख अङ्कित छ, जुन शिलालेखको हुवहु नक्कल यस्तो छ-'नावल्देवीबाट जन्मेका ठूलो बुद्धि भएका देववर्मा हुनुहुन्छ । उहाँले देवताहरुलाई पिन प्यारो लाग्ने, पाँच ध्यानी बुद्धहरु रहने पञ्चचैत्य (पाँच ध्यानी बुद्धहरु सहित) ले युक्त, थाकेका सबै प्राणीका लागि विश्राम (स्थल) सहितको अपूर्व पधेरो बनाउनुभयो (अधिकारी, २०६१:१६०) । कुँदिएका प्रस्तर पट्टहरुबाट तथा पत्थरहरुबाट बनेको भागी भएकोले स्थानीय बोलीमा पत्थरलाई पाथर र भापीलाई नाउली भिनने अर्थमा पाथरनाउली भिनएको बुभिन्छ । योगी नरहरिनाथले यस नाउलीलाई एकपल्ट सफा गराई कोटीहोम लगाएको कुरा स्थानीय वासिन्दाहरुको भनाइ छ ।

पाथर नाउलीको छतमा पञ्चचैत्य बनाइएको भए पिन हाल बीचको चैत्य जीर्ण अवस्थामा छ भने बाँकी चारवटा चैत्यहरु नष्ट भैसकेका छन् । पुरातत्व विभागले हाल यो कुचीलाई 'क' वर्गको सूचीमा राखेको छ । कर्णाली प्रदेशमा प्राप्त बौद्ध मूर्तिमा ध्यानी बुद्धका मूर्तिहरु अधिक मात्रामा छन् । दुल्लु पाथरनाउलीको छतमा निर्मित पञ्चचैत्यहरु पञ्चबुद्धका लागि बनाइएको प्रसङ्ग सोही चैत्यको शिलालेखबाट थाहा हुन्छ । खस मल्ल शासनकालमा निर्मित यस्ता सांस्कृतिक धरोहरहरुमध्ये पाथरनाउली र कुचीको स्तूप विशेष उल्लेखनीय छन् ।

## अवलोकितेश्वरको मन्दिर

पृथ्वी मल्लका महामात्य देव शर्मा पिन बौद्ध धर्मालम्बी देखिन्छन् । त्यस्तै भोटमा प्राप्त भएको वंशावलीमा पिन उनका (पृथ्वी मल्ल) महामात्य यशोवर्मा (द्पाल-न्दान-ग्य्राग्स्-पा) ले ल्हासास्थित अवलोकितेश्वरको मन्दिरमा सुनको छाना लगाउन सुरु गरेको कुरा लेखिएको छ (खनाल, २०६८:८१) ।

# दुल्लुस्थित उपरिचैत्य :

सम्राट पृथ्वी मल्लले महामात्य देववर्मालाई आदेश दिएर दुल्लु उपरिचैत्यको निर्माण गर्न लगाएका थिए । यस चैत्यको निर्माण वि. स. १४१५ को आश्विनमा गरिएको थियो (अधिकारी, २०६१:१६२) । पाथर नाउली पञ्चचैत्य र कुची विहार चैत्यको साथै यो महामात्य देववर्मा छत्यालबाट सम्पन्न भएको मानिन्छ । पाथर नाउली र कुची विहार चैत्यभौँ यो उपरिचैत्यको निर्माण पनि पधेरो (नाउला) माथि भएको थियो ।

## मिचागाउँका चैत्यः

कर्णाली प्रदेशको जुम्ला उपत्यकाभित्र पर्ने मिचागाउँमा द्वाद्वश चैत्यहरुको समूह रहेको छ । ती १२ वटा चैत्यहरुमध्ये दुई वटा चैत्यमा शाके १४०४ (वि. स. १४३९) र शाके १४०३ (वि. स. १४३८) गरी दुई वटा तिथिमिथियुक्त अभिलेखहरु कुँदिएका छन् । यसको पूर्वी पाटामा रञ्जना लिपिमा बौद्ध मन्त्र 'ॐ मणि पदमे हुँ अङ्कित गरिएको छ । ती चैत्यहरुको निर्माण खस साम्राज्य विघटन भएको करिव एक शताब्दीपछि भएको भएपिन ती चैत्यहरुले खस साम्राज्यकालीन धार्मिक भावनाको निरन्तरतालाई दर्शाएका छन् ।

#### चैत्य चिन्हः

विशेषगरी कर्णाली प्रदेशमा सडक किनार र धार्मिक स्थानमा ठड्याइएका प्रस्तर स्तम्भ र सिञ्जामा प्राप्त भएका मृण्मय (माटो) चक्कीहरुमा चैत्य चिन्हहरु अङ्कित छन् । त्यसमा पनि दुल्लु कीर्तिस्तम्भ अभिलेखका चैत्य चिन्हहरु ज्यादै आकर्षक छन् (अधिकारी, २०६१:१६३)। ती माटो निर्मित चक्कीका चैत्यहरु तिब्बती शैलीका चैत्यहरुसँग मिल्दाजुल्दा देखिन्छन् । यस्ता पञ्चशिखर चैत्यलाई विशिष्ट किसिमको बौद्ध वास्तुकला मान्न सिकन्छ ।

## पजारोस्थित तेन्ह छोर्तेनहरुको समूह

कालिकोट जिल्लाको पजारोस्थित घोगीका तेन्ह छुयोरतेनहरुको समूह कसले र कहिले निर्माण गरेका थिए भन्ने बारे प्रष्ट प्रमाण नपाइएको भए तापिन ती छुयोरतेनहरुको बाहिरतर्फ कम्पाउण्डवालको बाहिर अवस्थित तिब्बती लिपिमा 'ॐ मणि पद्ये हुँ' उत्कीर्ण शिलापट्टहरुको निर्माण शैली समेतलाई मनन गर्दा यी छुयोरतेनहरु १४/१५औँ शताब्दीतिर निर्माण गरिएको (भेरी अञ्चलका वर्गीकृत सांस्कृतिक सम्पदाहरुको विवरण, २०६६:५) अनुमान गर्न सिकन्छ । पुरातत्व विभागले हाल यी सम्पदाहरुलाई 'क' वर्गको सूचीमा राखेको अवस्था छ ।

# प्रस्तरादिमा उत्कीर्ण मन्त्र 'ॐ मणिपद्ये हूँ':

कर्णाली क्षेत्रका बौद्ध कलाकारिताले एकातर्फ दक्षिणी भू-भागबाट स्थापित बौद्ध नमूनालाई दर्शाउँछ भने त्यसको वरपर छरिएर रहेका तिब्बती मन्त्र अङ्कित प्रस्तर र चैत्याकार कलाकृतिका नमुनाहरुले तिब्बती बौद्ध शैलीलाई प्रस्तुत गरेका छन् (अधिकारी, २०६८:६७) । खस साम्राज्यकालका विभिन्न शिलालेख, स्तम्भ लेखहरुको प्रारम्भ 'ॐ मणिपद्ये हुँ' जस्ता बौद्ध मन्त्रहरुको आरम्भसँगै भएको पाइन्छ । यी छ वटा मन्त्रहरुमध्ये पहिलो अक्षर 'ॐ' हो, जसले बौद्ध धर्मको विश्व व्यापकतालाई इङ्गित गर्दछ । त्यस्तै द्वितीय पद 'मणि' ले चेतनाको उच्च स्तर रत्नलाई जनाउँछ भने तेस्रो शब्द 'पद्मे' को संस्कृत अर्थ कमल भन्ने हुन्छ । जसरी कमल हिलोबाट माथि उठेर मात्र फिकन्छ, त्यस्तै मानिस पनि अन्धकार, मोह, तृष्णा आदिवाट माथि उठ्न सके मात्र बोधिज्ञानले ओतप्रोत भई आनन्दानुभूति गर्न सक्दछ । यस षडाक्षरी प्रसिद्ध मन्त्रको अन्तिम शब्द हो 'हुँ' जसको आफ्नै भिन्न विशेषता छ । यस षडाक्षरी बौद्ध मन्त्रको आरम्भिक ॐ' पदले मानवतालाई विश्व व्यापकतातिर उन्मुख गराउँछ भने हुँ' ले व्यापकताबाट व्यक्तिको अन्तहृदयको गहिराईतर्फ डोहोऱ्याउँदछ । हुँ' पद मानव जीवनमा विवेकको अनुभूति वा प्राप्तिको द्वार हो (खत्री, २०५८:२४२) । यस प्रकार यस षडाक्षरी बौद्ध मन्त्रको बौद्ध धर्म, कला तथा वास्तुकलाको क्षेत्रमा आफ्नै पृथक र विशिष्ट स्थान रहेको छ।

उदाहरणको रूपमा अशोक चल्लको पालाको दैलेख पादुकास्थानको स्तम्भ अभिलेखलाई लिन सिकन्छ । उक्त स्तम्भ अभिलेखको सुरुवात ॐ नमो बुद्धयेः' वा 'ॐ बुद्धलाई नमस्कार छ' बाटै भएको छ (अधिकारी, २०५६:३४)। दुल्लुस्थित पृथ्वी मल्लको आफ्ना पूर्वजका साथै नागराजको वंशज र आफ्नो वर्णन भएको शाके संवत १२७९ (वि. स. १४१४) को कीर्तिस्तम्भाभिलेखको पहिलो र दोस्रो पाटाको शीर्षस्थानमा 'ॐ मणिपचे हुँ' र 'ॐ स्वस्ति' उल्लेख छ (खनाल, २०६८:७८-८०)। पहिले तिब्बतितर रञ्जना लिपिको खुव प्रयोग गरिन्थ्यो। तिब्बती बौद्धका लागि यो लिपि पवित्र मानिन्थ्यो। कर्णाली प्रदेशका कितपय अभिलेखमा पनि रञ्जना लिपिकै प्रयोग पाइन्छ (अधिकारी, २०६१:३५)। त्यस्तै उनको पालाको पाथर नाउलीस्थित शाके १२७६ पौष २ गते शुक्रवारको अभिलेखको प्रारम्भ पनि 'ॐ मणिपचे हुँ' वाटै भएको देखिन्छ (खनाल, २०६८:६९)।

त्यस्तै गरी जितारी मल्लको दुल्लु भँडेलवाडास्थित शिलास्तम्भको अभिलेख, कपिलवस्तुमा प्राप्त रिपु मल्लको शिलालेख, रिपु मल्लके लुम्बिनीको शिलालेख, सिञ्जा सेरामा प्राप्त रिपु मल्लको शिलालेख, कालिकोट थर्पुचाखाको पृथ्वी मल्लको शिलालेख, अछाम जयगढस्थित यशोवर्माको शिलालेख, दुल्लु दुल्लभेश्वरको जयसिंहको शिलालेख, अछाम घोडासेनस्थित तारादेवीको शिलालेख, कालिकोट देवारगौंडाको जगतिसिंहको शिलालेख लगायतका विभिन्न ऐतिहासिक शिलालेखको प्रारम्भ प्रसिद्ध षडाक्षरी बौद्ध मन्त्र 'ॐ मणि पद्मे हुँ बाट नै भएको कुरा तत्शिलालेखहरुको अध्ययनबाट थाहा पाइन्छ (अधिकारी, २०६१:२१६-२३४) । त्यस्तै रुपन्देहीस्थित सैनामैनाबाट पनि रञ्जना लिपिमा 'ॐ मणि पद्मे हुँ' लेखिएको खस साम्राज्यकालको एक शिलालेख प्राप्त भएको छ (घिमिरे, २०४५:२४) । अछामस्थित घोडासेन, वरदादेवी र सेराबाट तिब्बती मन्त्र अड्कित महत्वपूर्ण प्रस्तरहरु प्राप्त भएका छन् । यसरी कर्णाली प्रदेशका जुम्ला, अछाम, दैलेख लगायतका ठाउँहरुबाट यस्ता 'ॐ मणि पद्मे हुँ' अड्कित तिब्बती मन्त्रयुक्त महत्वपूर्ण प्रस्तरहरु प्राप्त भएका छन् ।

# खस साम्राज्यकालीन प्रमुख बौद्ध कलाकृतिहरु

कर्णाली प्रदेशमा प्रशस्त मात्रामा ऐतिहासिक कला र स्थापत्य वा वास्तुकलाका उत्कृष्ट नमूनाहरु प्राप्त भएका छन् । विशेषगरी नेपालको पश्चिमी भेगका हालका सेती, महाकाली, कर्णाली र भेरी अञ्चलका विभिन्न जिल्लाहरुवाट तत्रतत्र छरिएर रहेका कलाकृतिहरु प्राप्त भएका छन् । यस प्रदेशमा प्राप्त बौद्ध कलाकृतिहरुमा ध्यानी बुद्धका मूर्तिहरु प्रशस्त मात्रामा रहेका छन् । ठूला आकारका चैत्यहरुका चारैतिरका पाटामा वा मण्डल आकारमा पञ्चचैत्यमा ध्यानी बुद्धका प्रतिमाहरुको निर्माण गरिन्थ्यो । यहाँ खास गरी खस साम्राज्यकालीन विभिन्न स्थानहरुमा छरिएर रहेका विभिन्न वौद्ध कलाकृतिहरुको वर्णन गर्ने प्रयत्न गरिएको छ ।

# गढवाल वाराहाटको बुद्ध मूर्ति

राहुल सांकृत्यायनले गढवाल वराहाटमा प्राप्त उक्त बुद्ध मूर्तिको पादपीठमा रञ्जना लिपि र तिब्बती भाषामा नागराजको नाम अङ्कित भएको जानकारी दिएका छन्। त्यस मूर्तिलाई हिजोआज वाराहाट दत्तात्रेयका रुपमा पूजाअर्चना गर्ने गरेको पाइन्छ (सांकृत्यायन, १९४३:११२)।

## कॉंक्रेविहारस्थित बौद्ध मूर्तिहरु

सुर्खेतस्थित काँकेविहारमा हिन्दू र बौद्ध धर्मसँग सम्बन्धित अनेकन् कलाकृतिहरु यत्रतत्र छरिएर रहेका छन् । यहाँका कितपय शिलाखण्डमा हिन्दू देवीदेवताका मूर्तिहरु, बुद्धका सहयोगी, द्धारपाल, दिक्पाल लगायतका कलाकृतिहरु कुँदिएका प्राप्त भएका छन् । यहाँ प्राप्त अनिगन्ती बौद्ध कलाकृतिहरु मध्ये ध्यानी बुद्धहरु, लोकेश्वरहरुकासाथै विभिन्न बौद्ध चिन्ह समेत पर्दछन् । मायादेवी र नवजात शिशु सिद्धार्थको मानिएको खण्डमा लुम्बिनी वनमा भगवान् बुद्ध जन्मेको घटनासँग यसले तादात्म्य राख्दछ भने अर्को प्रस्तर फलकमा अङ्कित मूर्तिहरु बुद्धको मार विजय घटनासँग सम्बन्धित छन् (अधिकारी, २०६९:१४७-४६) । त्यस्तै एउटा शिलाखण्डमा सरस्वतीका पाँच प्रतिमाहरु कुँदिएका छन् । सरस्वतीलाई बौद्ध धर्ममा

प्रज्ञापारिमता (ज्ञानकी देवी) का रूपमा पूज्ने चलन छ । अशोक चल्लको दुल्लुस्थित कर्क्यानीको स्तम्भलेखमुनि बुद्धको कलात्मक मूर्ति कुँदिएको देखिन्छ । सो धर्मस्तम्भमा भू-स्पर्श मुद्रामा ध्यानमग्न अक्षोभ्य बुद्धको मूर्ति अङ्कित पाइएकाले बौद्ध मूर्तिकलाको अध्ययनमा पनि यसको ठूलो महत्व रहन्छ (अधिकारी, २०६१:१२८) । यो खस साम्राज्यकालीन सबैभन्दा महत्वपूर्ण मूर्ति मानिन्छ ।

### सुर्खेतस्थित बौद्ध मूर्तिहरु:

सुर्खेतस्थित चौहानचौरमा स्थापित प्रस्तरस्तम्भ र त्यसमा अङ्कित मूर्तिहरुले बौद्ध कलाकृतिहरुको अर्को उत्कृष्ट नमूनाको प्रतिनिधित्व गर्दछन्। उक्त चारपाटे विशाल शिलास्तम्भका चारैतिर चार प्रकारका मन्दिराकार चैत्य र प्रतिमा उत्कीर्ण छन्। यो प्रस्तर स्तम्भमा बौद्ध प्रतिमामुनि सुन्दर चैत्यको चिह्न अङ्कित छ। प्रयागराज शर्माले ध्यानी बुद्धको अवधारणभन्दा भिन्न उक्त प्रस्तरका चार पाटामध्ये पूर्वमा मैत्रेय, पश्चिममा लोकेश्वर, उत्तरमा गौतम बुद्ध र दक्षिणको नारी मूर्ति ताराको हुनसक्ने विचार व्यक्त गरेका छन्। साथै सुर्खेतको विरेन्द्रनगरवाटै बुद्ध, मैत्रेय, लोकेश्वर र ताराका सुन्दर मूर्तिहरु पनि प्राप्त भएका छन्।

## मृण्यमय चक्की र बौद्ध मूर्तिहरु

खस साम्राज्यको राजधानी सिञ्जा वरपर अभिलेखयुक्त पोलिएका मृण्मय (माटा) चक्कीहरु प्राप्त भएका छन् । सिञ्जाली लिपि र संस्कृत भाषामा लेखिएका त्यस्ता चक्कीहरु (clay tablets) बौद्ध मन्त्र, बौद्ध देवदेवी र चैत्य चिन्हहरुले युक्त छन् (अधिकारी, २०६१:१०-११)। तिनबाट सिञ्जा भेकमा प्रचलित बौद्ध धर्मको बारेमा थप मात्रामा जानकारी मिल्दछ । सिञ्जा लामाथाडा निकट सिम्पाटी लामा गुफामा महायानी बौद्ध मन्त्र र चिन्ह अङ्कित १३/१४औँ शताब्दीतिरका मृण्मय चक्की पाइएका छन् (अधिकारी, २०६१:१४५)। बौद्धमार्गीहरुले यस्ता चक्की बनाएर अपंण, वितरण तथा घरघरमा संग्रह गरी सुरक्षित रुपमा राख्ने गर्दथे। यस्ता माटाका चक्कीमा चैत्य चिन्हभित्र बुद्ध, कमलपुष्पमाथि पद्मपाणि लोकेश्वर र दुवैतिर चैत्य अङ्कित प्राप्त छन्।

#### खस भाषा र जडभाषा

कर्णाली प्रश्नवर्ण क्षेत्रका खस मल्ल शासकहरुले कला, वास्तुकलाका अतिरिक्त भाषिक उत्थानमा पनि महत्वपूर्ण योगदान पुऱ्याएका थिए । वर्तमान नेपाली भाषाको उत्पत्ति खस राज्यकालमा नै खस राजधानी सिञ्जामा भएको थियो । सामान्यतयाः खसहरुको अधिक निवास रहेको कारण कर्णाली प्रदेशलाई खसान र उनीहरुले बोल्ने भाषालाई पहाडी भाषा, खस भाषा वा खस कुरा, बाल्हिकी भन्ने गरिएको पाइन्छ (अधिकारी, २०६८:६-९) । यस भाषालाई मल्ल भाषा, पर्वते भाषा (खनाल, २०६८:१९) पिन भन्ने गरिन्छ । वर्तमान नेपाली भाषाको पूर्वरुप खस भाषाका सिञ्जाली शाखाका लिखित रुप अशोक चल्लका पालादेखि फेला पर्न थालेका हुन् (क्षेत्री, २०६० :२४९) । पिछ, त्यहाँका शासकहरुका सदनपत्र, शिलापत्रहरु सबै प्राचीन नेपाली भाषामा नै प्रसारित भएका छन् । यही भाषापछि कमशः सम्पूर्ण नेपालमा फैलियो । गोरखा राज्यको नेतृत्वमा नेपाल एकीकरण प्रारम्भ भएपछि यो भाषा गोर्खा भाषा को नामले पिन प्रसिद्ध भयो (क्षेत्री, २०६२:२७०) । पिश्चम नेपालको खस साम्राज्यवाट बोल्न तथा व्यवहृत हुँदै आएको यो भाषा आखिर नेपाल राज्यको राष्ट्रभाषाका रुपमा दिरन पुग्यो । तर अहिले यस भाषा वा पर्वतिया बोली भन्नु उपयुक्त देखिँदैन (आचार्य, २०५४:४३)।

गण्डकी, भेरी, सेती, कर्णाली तथा महाकाली तथा अलकनन्दा प्रस्रवण क्षेत्रहरुमा नागराज र उनका सन्तितहरुको शासनकालताका मंगोलहरु बसोबास गर्ने हिमाली एवं उच्च पहाडी क्षेत्रलाई 'जडान' र मध्यपहाडी एवं दुनहरु भएको क्षेत्रलाई 'खसान' भिनन्थ्यो । जडानमा बस्नेमा जाडहरु भोटवर्मेली परिवारको तिब्बती भाषा बोल्दथे र यिनीहरुको लिपि पिन तिब्बती नै थियो । तात्कालिक राजभाषाको स्थान खसभाषाले लिएको र जाड भाषा वा तिब्बती भाषाले दोस्रो स्थान प्राप्त गरेको देखिन्छ । अहिलेसम्म पिन हिमाली भेगका बौद्ध गुम्बाहरुमा सङ्ग्रहित पुस्तकहरु प्राय तिब्बती लिपि र भाषामा नै नै लेखिएका छन् (खनाल, २०६८:१२-१३)।

बौद्ध गुम्बा र लामाहरुका नाउँमा प्रसारित अभिलेखहरुमा खस भाषालाई प्रथम स्थान र तिब्बती भाषालाई द्वितीय स्थानमा राखी लेखिएका अभिलेखहरु पाइएका छन् (खनाल, २०६८:१३)। कर्णाली प्रदेशका ताम्रपत्रमा कुँदिएका आदेशपत्रलाई सुरक्षाका दिष्टले बाहिर खुला ठाउँमा राख्नु उचित नहुने हुँदा देवीदेवताका प्रसिद्ध मन्दिर, देवालय वा बौद्ध गुम्बाका भित्तामा जनसाधारणले देख्ने गरी टाँसेर राख्ने चलन थियो।

पश्चिम नेपालको हुम्लामा प्राप्त ताम्रपत्रको माथिल्लो भाग तात्कालिक नेपाली (खस भाषा) र तल्लो भाग तिब्बती भाषामा लेखिएको देखिन्छ (अधिकारी, २०६८:२६) । अशोक चल्लको पालाको दैलेख दुल्लुस्थित पादुका नदी निकट प्राप्त एक स्तम्भ अभिलेख नेपाली भाषाका प्राप्त अभिलेखहरुमध्ये तेस्रो सबैभन्दा पुरानो अभिलेख हो (खनाल, २०६८:२३) । वि.स. २०४६ सालको सूर्यमणि अधिकारीको खोजले भने माथि उल्लिखित सउना कार्की र उनकी धर्मपत्नी साउका कर्क्यांनीले स्थापना गरेको स्तम्भ अभिलेखलाई नेपाली वा सिञ्जाली

भाषाको सर्वप्राचीन नमूना ठहऱ्याएको (अधिकारी, २०५६:३४-३८) भएपनि हालसम्म प्राप्त नेपाली भाषाको सबैभन्दा पुरानो शिलालेख चाहिँ शाके सम्बत १०१६ (वि. स. ११५१) को दुल्लुको वामु (बामदेव) खँडकाको कीर्तिस्तम्भलेख नै हो (खनाल, २०६८: १७)।

कर्णाली प्रदेशमा स्थापित खस राज्यका शासक र त्यस भेकका अधिकांश जनतालहरुले बोल्ने र बुक्त्ने प्राचीन नेपाली वा जनभाषा (प्राकृत) ले नवौं/दसौं शताब्दीदेखि नै राजकीय भाषाको मान्यता पाइसकेको (खनाल, २०६८:११) र नेपाली भाषा नै सरकारी भाषा भएको हुँदा यसको व्यापक विस्तार र द्रुत्ततर विकास भएपिन उच्च हिमाली भेकमा बसोबास गर्ने जनताहरु भोटवर्मेली परिवारको भाषा बोल्ने हुँदा त्यहाँका जनतालाई भारोपेली परिवारको खस भाषा बोल्न र बुक्त् अत्यन्त कठिन हुने कुरालाई मनन गरी भोटेभाषा (तिब्बती भाषा) लाई दोस्रो सरकारी भाषाको मान्यता दिने कार्य पनि खस शासकहरुले नै गरेका थिए (खनाल, २०६८:२६)।

गण्डकी अञ्चलको गोरखा जिल्लास्थित रिगाउँको शीर्षमा रहेको ताजगाईँ (ताघवाई) गुम्बाका लागि आदित्य मल्ले शक सम्वत १२४३ मा गुम्बाको व्यवस्था बाँधी दिएको उक्त ताम्रपत्र प्राचीन नेपाली तथा तिब्बती भाषामा लेखिएको छ (खनाल, २०६८:३८-३९) । पुण्य मल्लका प्राप्त तीनवटा पत्रहरुमध्ये उनले जुम्लाबाट गोर्खाको लार्के हिमालस्थित ताजगाईं गुम्बाको नाउँमा जारी गरेको राजकीय पत्रको विशेष महत्व छ । मल्ल राजाद्धारा प्रसारित यी राजकीय ताम्रपत्र जुम्ला भेगका गुम्बा वा जनताका नाउँमा नभएर कर्णाली प्रदेशबाट कोशौ टाढा पर्ने गण्डकी प्रदेशका जनता वा गुम्बामा जारी गरिएबाट एकातिर नेपाली भाषा जुम्ला भेकमा मात्र सीमित नभएर महाकालीदेखि गण्डकीसम्म सम्पूर्ण जनताले बोल्ने जनभाषा वा राष्ट्रभाषा भएको तथ्य भाल्कन्छ भने अर्कातर्फ यसले बौद्ध धर्मप्रतिको जनताको अगाध आस्थालाई पनि उत्तिकै महत्वकासाथ दर्शाएको देखिन्छ ।

यित मात्र नभएर आज खस कुराले नेपाली भाषाको नाम प्राप्त गरी नेपालको राष्ट्रभाषाको मान्यता प्राप्त गरिसकेको अवस्था छ । तर नेपाली भाषालाई 'खय-भा' वा 'खशहरुको भाषा' भन्ने प्रचलन कायमै राखी नेवारी भाषाले अद्यापि नेवारी भाषाभाषीहरु प्रायः सबै खश हुन् (आचार्य, २०४४:४४-४४) भन्ने कुरालाई इङ्गित गरिआएको पाइन्छ ।

#### निष्कर्ष

बाह्रौँ शताब्दीको प्रारम्भितर नागराजले कर्णाली प्रश्नवण क्षेत्रको सिञ्जा प्रान्तमा राजधानी बनाई शासन गर्न थालेदेखि यता बाइसी राज्यको स्थापना नहुञ्जेलसम्म वा ईश्वीको बाह्रौँ शताब्दीदेखि पन्धौँ शताब्दीसम्मको अवधिमा खस शासकहरुले बौद्ध धर्म, कला, वास्तुकला र भाषिक उत्थानमा महत्वपूर्ण योगदान पुऱ्याएका थिए । खारी प्रदेशमा तिब्बती बौद्ध विद्धान्हरुको सम्पर्कमा आएपछि खस राजाहरुले बौद्ध धर्म अपनाएका थिए । खस राजा, राजपरिवार र भारदारहरु बौद्ध धर्मका प्रवल अनुयायी भए पनि धार्मिक मामलामा भने उनीहरु ज्यादै उद्धार थिए । खस राजाहरु तिब्बती बौद्धहरुको सम्पर्कमा आएपछि नै बौद्ध धर्ममा दीक्षीत भएका थिए ।

नागराज र उनका उत्तराधिकारी राजाहरु बौद्ध धर्मका ठूला अनुयायी थिए । क्राचल्लको बालेश्वरको ताम्रपत्रमा उनलाई एकातिर 'परमसौगत' वा 'बुद्ध धर्मका ठूला उपासक' भनिएको छ भने अर्कातर्फ सोही अभिलेखमा उनले शैव एकरुद्र बालेश्वरको पुजाआराधना गरी भूमिदान गरेको उल्लेख पाइन्छ । अशोक चल्ललाई गरुडनारायण, अभिनवबोधिसत्वावतार, प्रवरमहायानयायिन जस्ता हिन्द् र बौद्ध विशेषणहरु एकसाथ लगाइएको पाइन्छ । उनका राजगुरु मुशल, भाइ दशरथ, भारदारहरु सहणपाल आदि पनि बौद्ध धर्मका ठूला भक्त थिए । वास्तवमा खस राजा काचल्ल, अशोक चल्ल, रिपु मल्ल, पुण्य मल्ल, पृथ्वी मल्ल आदि राजाहरु बौद्ध धर्मप्रति ज्यादै आशक्त मात्र नभई उनीहरुले बुद्ध धर्मलाई नै 'राजधर्म' का रुपमा स्तापित गराएका थिए । बौद्ध परम्परामा राजालाई वोधिसत्वको अवतार नै मानिन्छ । तिब्बती लामाहरुका दिष्टमा उनीहरु बोधिसत्वावतार नै कहलिएका थिए । उनीहरुले धर्मशास्त्र, नीतिशास्त्र, सबै बुद्धको नैतिक आदर्शलाई आत्मसात गरी शासन सञ्चालन गरे । उनीहरु धार्मिक दृष्टिकोणले अत्यन्त सिहष्णु थिए । हिन्दू र बौद्ध धर्मप्रतिको उनीहरुको सम दुष्टि रहनु यसको ज्वलन्त उदाहरण हो । त्यसताका राजा तथा राजपरिवार मात्र नभएर पहाडी सवर्ण समुदायका सउन कार्की, यशोवर्मा, देववर्मा, जयसिंह मलयवर्मा लगायतका प्रभावशाली भारदार र सामन्तहरु पनि बौद्ध धर्ममा अगाध आस्था र विश्वास राख्दथे।

कर्णाली प्रदेशको पश्चिमतर्फ हिन्दू धर्म र पूर्वी भेकमा बौद्ध धर्मको प्रभाव थियो । अछाम चाहिँ हिन्दू र बौद्ध परम्पराको सङ्गमस्थल बनेको देखिन्छ । अछामको कालिकास्थानस्थित कुचीमा पुथ्वी मल्लकालको बौद्ध चैत्य अद्यापि छुँदैछ । सुर्खेत, दुल्लु र सिञ्जामा प्राप्त पुरातात्विक प्रमाणहरुले कर्णाली नदी वरपरका वस्तीहरुमा बौद्ध धर्मलाई अगाध आस्थाका साथ अवलम्बन गरेको थाहा हुन्छ । यहाँसम्म कि हिन्दू ब्राह्मणलाई प्रदान गरेको दानपत्रका लेखक ब्राह्मण भएपिन साक्षीका रुपमा भने बद्ध, धर्म र संघलाई अधि सारिएको पाइन्छ ।

खस मल्ल शासकहरुले बौद्ध धर्मकासाथै कला र वास्तुकलाको क्षेत्रमा पिन महत्वपूर्ण योगदान पुऱ्याएका छन् । त्यसताका निर्मित बौद्ध मूर्ति र स्थापत्यका नमूनाहरु कर्णाली प्रदेशमा सार्विवक रुपमा पाइन्छन् । अशोक चल्ल समकालिकको काँकेविहार, पाथरनाउली, कुचीविहार खस कालीन बौद्ध वास्तुप्रेमका सशक्त र उत्कृष्ट उपज हुन् । खस शासनकालमा बनेका अनेकन् स्तूपा चैत्यहरु विशेषगरी जुम्ला, दैलेख तथा अछाम जिल्लाहरुबाट प्राप्त भएका छन् । त्यस्तै मूर्तिकलाका दृष्टिले पिन तत्कालीन खस राज्यकाल ज्यादै चर्चित बन्यो । यस कालमा निर्मित सुर्खेतस्थित बौद्ध मूर्तिहरु, गढवाल वाराहाटको बुद्ध मूर्ति, जुम्लाबाट प्राप्त मृण्मय चक्कीहरु तथा तिब्बती मन्त्र अङ्कित प्रस्तर र चैत्याकार कलाकृति, बुद्धका भूस्पर्श र ध्यानी मुद्रामा रहेका मूर्तिहरु उल्लेखनीय बौद्ध कलाकृतिका नम्नाहरु हुन् ।

कर्णाली क्षेत्रका खस र अन्य जातिहरुले पूजा गर्ने मध्ट देवताका भानिजलाई मण्डली भन्छन् । उक्त ठाउँका जनताले मध्टोमण्डालीका दुवै मामाभाञ्जाको पूजाआजा गर्दछन् । खसहरुले मध्टको पूजा गर्ने कममा बुद्ध भगवान्को प्रतिमा आफ्ना मठ, मन्दिरहरुमा राख्दै आएको पाइन्छ । बुद्धलाई छट्याएर पूजा गर्ने परम्परा खसहरुमा नभएकाले मध्ट देवताका निमित्त मनाइने देवाली प्रायजसो बुद्ध पूर्णिमाका दिन नै मनाइन्छ । पन्धौँ शताब्दीपछि मात्र खसहरुमा बुद्ध धर्मको प्रभाव कमजोर हुन थालेपछि देवालीमा पूजा गर्ने देवतामा हिन्दू देवीदेवताहरु थिपन थालेका हुन् (अधिकारी, २०६६:६४-६४)।

यसरी नागराजदेखि पृथ्वी मल्लसम्म करिव ३०० वर्षजित कर्णाली प्रदेशमा खस मल्ल शासकहरुले नेपालको बौद्धधर्म, संस्कृति, कला, वास्तुकला र भाषिक उन्नयन र समृद्धिमा महत्वपूर्ण र उल्लेखनीय योगदान पुऱ्याएको देखिन्छ। तत्कालिक खस भाषाले आजसम्म राष्ट्रभाषाको सम्मानित र उच्च ओहदा प्राप्त गर्नु पनि उनीहरुकै अथक योगदानको उपज मानिन्छ।

#### सन्दर्भ सामग्रीहरु

#### नेपाली

- अधिकारी, सूर्यमणि, नेपाली भाषाको इतिहास, काठमाडौँ: वि. स. २०५६
- अधिकारी, सूर्यमणि, खस साम्राज्यको इतिहास, काठमाडौँ: भूँडी पुराण प्रकाशन, २०६१
- अधिकारी, डा. विपिन, नेपालका खस जाति, प्रथम संस्करण, विराटनगरः न्यू नेपाल रिसर्च सेन्टर, २०६८
- आचार्य, बाबुराम, नेपालको सांस्कृतिक परम्परा, प्रथम संस्करण, श्री कृष्णआचार्य, २०५४
- खनाल, मोहनप्रसाद, मध्यकालीन अभिलेख, काठमाडौँ, २०३० खनाल, मोहनप्रसाद, नेपाली भाषाका हजार वर्ष, काठमाडौँ: राइने पब्लिकेसन प्रा. लि., २०६८

- खत्री, प्रेमकुमार, नेपालका धार्मिक मत र सामाजिक संरचना, काठमाडौँ: एम. के. पब्लिशर्स एण्ड डिष्ट्रीवयूटर्स, २०५८ घिमिरे, विष्ण्एप्रसाद, पाल्पा राज्यको इतिहास, भरतप्रः वि.
- जोशी, सत्यमोहन, कर्णाली लोकसंस्कृति, खण्ड १, काठमाडौँ: नेपाल राजकीय प्रज्ञा प्रतिष्ठान, २०२८

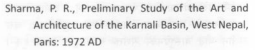
स. २०४५

- दाहाल, पेशल, नेपालको इतिहास, काठमाडौँ: एम्. के. पिक्लशर्स एण्ड डिष्ट्रीब्यूटर्स, २०५७
- पन्त, दिनेशराज, गोरखाको इतिहास, पहिलो भाग, २०४१
- प्याकुरेल, काजी र भीष्म बाँस्कोटा, अछाम जिल्लामा रहेका सांस्कृतिक सम्पदाहरुको संकलन र सर्वेक्षणको अध्ययन प्रतिवेदन, काठमाडौँ: नेपाल सरकार संस्कृति, पर्यटन तथा नागरिक उड्डयन मन्त्रालय, पुरातत्व विभाग, २०६४/०६५
- भेरी अञ्चलका वर्गीकृत सांस्कृतिक सम्पदाहरुको विवरण, काठमाडौँ: नेपाल सरकार, सङ्घीय मामिला, संविधानसभा, संसदीय व्यवस्था तथा संस्कृति मन्त्रालय, पुरातत्व विभाग, २०६६
- योगी, नरहरिनाथ (सं), इतिहास प्रकाश, अंक २, भाग १, काठमाडौँ: इतिहास प्रकाश संघ, २०१३
- योगी, नरहरिनाथ, इतिहास प्रकाश, अंक २, भाग १, वि. स. २०१३ रेग्मी, जगदीशचन्द्र, नेपालको धार्मिक इतिहास, कीर्तिपुरः त्रि. वि. पाठ्यक्रम विकास केन्द्र, २०६०
- वजाचार्य, धनवज्र र कमलप्रकाश मल्ल, गोपालराज वंशावली, काठमाडौँ: नेपाल रिसर्च सेन्टर, १९८४
- विष्ट, डोरबहादुर, सबै जातको फूलवारी, काठमाडौँ: हिमाल किताव, प्रथम संस्करण, सन् २००२
- सुवेदी, राजाराम, कर्णाली प्रदेशमा मध्यकालीन डोटी राज्य, काठमाडौँ: श्री रणबहादुर बान्तवा राई र दुर्जबहादुर राई, २०५६
- सुवेदी, राजाराम, कर्णाली प्रदेशको मध्यकालीन इतिहास, ललितपुर: साभा प्रकाशन, २०५४
- सांकृत्यायन, राहुल, हिमालय परिचय (१), गढवालः अलाहावाद, ल जर्नल प्रेस, ई १९४३
- क्षेत्री, गणेश र रामचन्द्र रायमाभी, नेपालको इतिहास, दोस्रो संस्करण, काठमाडौँ: एशिया पब्लिकेसन्स, २०६०
- क्षेत्री, दिलबहादुर, प्राचीन तथा पूर्वमध्यकालिक नेपाल, काठमाडौँ: निरन्तर प्रकाशन, २०६२
- शर्मा, डिल्लीराज, पश्चिम नेपालको मूर्ति तथा वास्तुकला, काठमाडौँ: नेपाल राजकीय प्रज्ञा प्रतिष्ठान, २०५८
- श्रेष्ठ, भीमप्रसाद, कर्णाली प्रदेशको एकविटो अध्ययन, जुम्ला, २०२८

#### ENGLISH

Atkinson, E. T., Kumaun Hills, Delhi: reprinted in 1974 Nautiyal, Kanti Prasad, The Archaeology of Kumaun, Varanasi:1969 AD

Pant, Mahesh Raj and Aishvarya Dhar Sharma, The Two Earliest Copperplate Inscriptions from Nepal, Nepal 1977 AD



Tucci, Giuseppe, Preliminary Report on two Scientific Exploration in Nepal, Is M.E.O. Rome, 1958





# आ.व. २०६९/७० मा पुरातत्व विभागबाट गरिएका क्रियाकलापहरु

- सुरेश सुरस श्रेष्ठ

#### पृष्ठभूमि

नेपालका साँस्कृतिक सम्पदाहरुको संरक्षण एवं व्यवस्थापन गर्नका लागि एक प्रमुख आधिकारिक सरकारी निकाय स्वरुप कानूनी रुपमा जिम्मेवारी पाएको पुरातत्व विभागले आफ्नो स्थापना कालदेखि नै विभिन्न क्रियाकलापहरु मार्फत आफ्नो उद्देश्यप्रति सशक्त एवं जीवन्त रुपमा प्रस्तुत हुँदै आइरहेको छ । विशेषतः प्राचीन स्मारक संरक्षण ऐन २०१३ को तर्जुमा एवं लागू भएपछि यस ऐनले तोकिदिएका क्षेत्राधिकारलाई नै आधार मान्दै सोही बमोजिमका कार्यहरु गर्दै आइरहेको छ । प्राचीन स्मारकहरुको संरक्षण, पुरातात्विक स्थलहरुको पहिचान एवं तिनको यथोचित उत्खनन् र प्राप्त प्रमाणका आधारमा त्यस्ता स्थलहरुको तिथि निर्धारणका साथै ऐतिहासिक ऋमिकता निर्धारण, अन्तर्राष्ट्रिय कानूनहरुप्रतिको आवद्धता एवं आफ्नो क्षेत्राधिकारभित्र रहेका सम्पदा संरक्षण एवं व्यवस्थापनमा समायोजन जस्ता महत्वपूर्ण कार्यहरु नै विभागको साँस्कृतिक सम्पदा संरक्षण अन्तर्गतका सशक्त कार्य क्षेत्रका रुपमा रहेका छन् । प्राचीन स्मारक संरक्षण ऐन, २०१३ को तर्जुमाकालमा सापेक्षित रुपमा आएपनि समयानुकुल हुन नसकेको यथार्थतालाई समेत ध्यानमा राख्दै पुरातत्व विभागले क्रमशः आफ्नो कार्यक्षेत्रलाई भने समय सापेक्ष बनाउँदै सोही अनुरुपका कार्यक्रमहरु संचालन गर्नुका साथै ऐनलाई समायानुकुल संशोधन गर्ने प्रयास गर्द्रे नै आइरहेको छ । सोही अनुरुप नै हालसम्मका नेपालभरि छरिएर रहेका स्मारक तथा पुरातात्विक स्थलहरुको सूचीकरण एवं तिनको वर्गीकरण, युनेस्को अन्तर्गत विश्व सम्पदा सूचीमा साँस्कृतिक सम्पदाहरुको सूचीकरण एवं तिनको आवश्यकीय व्यवस्थापन, पुरातात्विक स्थलहरुको समयोचित उत्खनन्, अन्तर्राष्ट्रिय महासन्धि/अभिसन्धिहरुको अनुमोदन तथा राष्ट्रिय कानूनमा समायोजन जस्ता महत्वपूर्ण कार्यहरुलाई प्राथिमकतापूर्वक गर्दै आइरहेको छ । यसै सन्दर्भमा पुरातत्व विभागले विगतका आर्थिक वर्षहरुमा में आ.व. २०६९/७० मा पिन नियमित रुपमा गर्दे आइरहेको नेपाल सरहद भरी छिरएर रहेका मूर्त सम्पदाहरु मिन्दर, मठ, पाटी, पौवा, ढुंगेधारा, गुम्बा, बिहार, चैत्य, धर्मशाला, कोट, किल्ला अन्वेषण, अनुसन्धान गरी तिनको महत्व र भौतिक अवस्थाको आधारमा संरक्षण तथा सम्बर्द्धन गर्ने कार्यलाई प्राथमिकता दिदै विभिन्न कार्यक्रमहरु संचालन गरिएका थिए । सांस्कृतिक, धार्मिक एवं पुरातात्विक महत्व रहेका सम्पदाहरुको संरक्षण एवं व्यवस्थापन सम्बन्धमा अध्ययन, अनुसन्धानमा प्राज्ञिक तथा प्राविधिक कार्य गर्ने विषयमा पिन विभागले उत्तिकै महत्वपूर्ण भूमिका निर्वाह गर्दै आइरहेको छ ।

#### वार्धिक बजेट

राष्ट्रिय सम्पदाको बृहद संरक्षण एवं व्यवस्थापन कार्यका लागि यस विभागलाई प्राप्त हुने वार्षिक बजेट अत्यन्तै न्यून रहेको महशुस हुन्छ । न्यून बजेट विनियोजनका कारण विभागले आफ्नो दायित्व र कार्य क्षेत्रमा अपेक्षाकृत उपलब्धि हासिल गर्न अप्ठ्यारो पर्नु स्वभाविक पनि हो । यी अप्ठ्यारा परिस्थितिहरुका बाबजुद पनि प्राथमिकताका अनुरुप वार्षिक कार्यक्रमलाई लक्ष्य सम्म पुऱ्याउन प्रयासरत भने रहेको छ ।

| आ.ब.     | राष्ट्रिय बिकास<br>बजेट<br>रू. हजारमा | पुरातत्व विभागको<br>निमित्त छुट्टयाइएको<br>विकास बजेट रू.<br>हजारमा | बजेट अनुपात |
|----------|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------|
| २०६५/०६६ | १२४१९०९४७                             | ५१५४१                                                               | ०.००४१५ ५   |
| २०६६/०६७ | १०६२८४७९३                             | ५१५९९                                                               | 0.00044     |
| २०६७/०६८ | ३४७१०५९७४                             | ८७१००                                                               | 0.2344      |
| २०६८/६९  | ७२६०७०९०                              | ८३२९७                                                               | 0.0084      |
| २०६९/७०  | ४६१६२१०४४                             | ३५९०६१                                                              | 0.09%       |

यस विभागबाट संचालित विभिन्न परियोजना मार्फत प्रत्येक वर्ष विनियोजित रकमबाट विभिन्न जिल्लाहरुमा गरिएका अन्वेषण, उत्खनन, संरक्षण, व्यवस्थापन तथा अध्ययन अनुसन्धान सम्बन्धी कार्यहरु सम्बन्धमा सर्वसाधारणमा जानकारी गराउन आफ्नो मुखपत्र प्राचीन नेपालमा एक आर्थिक वर्ष भित्र भए गरेका कामहरुको विवरण प्रकाशन गर्दै लैजाने नीति अनुरुप आर्थिक वर्ष २०६९/७० मा पुरातत्व विभागबाट गरिएका विभिन्न कार्यक्रमहरुलाई नेपाल सरकारबाट विनियोजित बार्षिक वर्जेट सहित देहाय बमोजिम प्रस्तुत गर्ने प्रयास गरेको छु:

#### पुरातात्विक अन्वेषण, उत्खनन् तथा संरक्षण कार्य

प्राचीन स्मारक संरक्षण ऐन, २०१३ ले पुरातात्विक अनुसन्धानका लागि आवश्यक विभिन्न किसिमले अन्वेषण गरिएका पुरातात्विक स्थलहरुको उत्खनन् गर्ने कार्यको जिम्मेवारी केवल पुरातत्व विभागलाई मात्र दिएको छ । यदि कुनै व्यक्ति वा संस्थाले नेपालको कुनै पुरातात्विक स्थलको उत्खनन् गर्न चाहेको अवस्थामा नेपाल सरकार (पुरातत्व विभाग) को पूर्व स्वीकृति लिनुपर्ने व्यवस्था र सो अनुरुप नगरेमा दण्ड सजाय हुने समेतको व्यवस्था पनि प्राचीन स्मारक संरक्षण ऐनले स्पष्ट रुपमा गरिदिएको छ ।

यसै अनुरुप नै पुरातत्व विभागले आफ्नो स्थापनाकालदेखि नैनिरन्तर रुपमाविभिन्न स्थलहरुको उत्खनन्का कार्यहरु गर्दे नै आइरहेको छ । शुरु शुरुमा विशेष गरी भारतीय सहयोग नियोगसँगको समन्वयमा गर्दे आएको पुरातात्विक उत्खनन्लाई अन्य मुलुकका सरकारसँगको सम्मौता बमोजिम पनि गरेको थियो भने पछिल्लो समयमा विदेशी सँस्था एवं

विशेषज्ञहरुसँग संयुक्त रुपमा समेत उत्खनन्का कार्यहरु गर्दै आइरहेको छ । यसका अतिरिक्त विगत केही समयदेखि नेपाल सरकार आफैले लगानी गरेर यस किसिमका उत्खनन् कार्यहरु गर्ने कार्यको थालनी समेत भएको छ र हालसम्म पुरातत्व विभागले आफ्नै विशेषज्ञहरुवाट धेरै पुरातात्विक स्थलहरुको उत्खनन् गरिसकेको छ भने आ.ब. २०६९/७०मा पिन विभिन्न स्थलहरुको उत्खखन् कार्यहरु गरिएको थियो । वास्तवमा पुरातात्विक उत्खनन् कार्य धेरै आर्थिक व्यय एवं लामो अवधिको समय दुवै लगानी गर्नु पर्ने भएकोले यसलाई विकासोन्मुख देशहरुमा महँगो आर्थिक पक्षको रुपमा हेरी त्यित प्राथमिकता दिने गरिएको नपाइएतापनि नेपालमा भने यसको श्रुवात निकै समय अगाडि नै भैसकेको देखिन्छ ।

यसका अतिरिक्त पुरातत्व विभाग साँस्कृतिक सम्पदा संरक्षण एवं व्यवस्थापनका लागि प्राविधिक विशेषज्ञताको विभागका रूपमा रहेको हुँदा यस क्षेत्रमा प्राविधिक विशेषज्ञहरूको स्तरलाई सवल बनाइरहनु पर्ने तर्फ विभाग सधै प्रयासोन्मुख रहनु पर्ने आवश्यकता रहेको छ। यसै सन्दर्भलाई ध्यानमा राख्यै आ. ब २०६९/७० मा पुरातात्विक उत्खनन् कार्यका लागि प्राविधिक जनशक्तिको कार्य क्षमता अभिवृद्धि एवं स्तरोन्नित गर्ने उद्देश्यले विभागवाट विगतमा संचालन गरिएका प्रशिक्षण प्राप्त जनशक्तिलाई पुरातात्विक उत्खनन् कार्यमा संलग्न गरी उत्खनन् कार्य गरिएको थियो, जसवाट विभागमा आवश्यक जनशक्तिको थोरै मात्रामा भए पनि वृत्ति विकासमा सहयोग पुगेको महशुश भएको छ।

आ.व. २०६९/७० मा गरिएका अन्वेषण, उत्खनन् एवं तिनका संरक्षण कार्यहरु देहाय बमोजिम रहेका छन् :

| सि.नं. | कार्यक्रम / आयोजना विवरण                                                           | विनियोजित बजेट<br>(रू हजार) | कैफियत |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--------|
| ٩      | किचकवध पूरातात्विक क्षेत्रको संरक्षण गर्ने, भापा                                   | 400                         |        |
| 2      | विद्यापित गढको उत्खनन् गर्ने सिराहा।                                               | 300                         |        |
| ş      | धनगढी पुरातात्विक क्षेत्रको उत्खनन् कार्य पूरा गर्ने, सािरहा।                      | <b>३</b> 00                 |        |
| 8      | सप्तरी जिल्लास्थित खोक्सार पुरातात्विक स्थलको नापनक्शा तयार गर्ने ।                | २००                         |        |
| ¥      | वालुवा गा.वि.स स्थित लिच्छवी कालिन शिलालेख रहेको क्षेत्रको परिक्षण<br>उत्खनन गर्ने | २००                         |        |
| Ę      | किचकवध पूरातात्विक क्षेत्रको संरक्षण गर्ने, भापा                                   | ५००                         |        |
| و      | चेतरदेही पुरातात्विक स्थलको संरक्षण गर्ने, कपिलवस्तु ।                             | 300                         |        |
| 5      | चेतरदेही पुरातात्विक स्थलको संरक्षण गर्ने, कपिलवस्तु ।                             | 200                         |        |
| 9      | सिसहनिया पुरातात्विक स्थलको संरक्षणार्थ तारवार गर्ने ,कपिलवस्तु ।                  | ५००                         |        |
| 90     | पण्डितपुर र भवानीपुरको उत्खनन् कार्य गर्ने निरन्तर                                 | 9000                        |        |
| 99     | चन्द्राँगिरी उत्खनन् कार्य निरन्तर गर्ने ।                                         | २००                         |        |
| 92     | वालुवा गा.वि.स स्थित लिच्छवी कालिन शिलालेख रहेको क्षेत्रको परिक्षण उत्खनन् गर्ने   | २००                         |        |
| 93     | ऐतिहासिक, पुरातात्विक स्थलहरुको छायाङ्गन गरी अभिलेख तयार गर्ने                     | 940                         |        |

#### बिश्व सम्पदा संरक्षण तथा व्यवस्थापन कार्य

कुनै समुदायका मानव सृजित अद्वितीय नमूनाहरु त्यही समुदाय वा देशका लागि मात्र राष्ट्रिय महत्वको नभै हरेक देश र समुदायका लागि उत्तिकै महत्वको हुन्छ, जो मानव समुदायकै अनुपम एवं अद्वितीय नमूनाका रुपमा विश्व समुदायले संरक्षण गर्नु पर्दछ भन्ने विश्वव्यापी अवधारणामा युनेस्कोको विश्व सम्पदा महासन्धिको मान्यतालाई आत्मसात गर्दै त्यसको पक्ष राष्ट्र बनिसकेका राष्ट्रहरुले आफ्ना सम्पदाहरुलाई विश्व सम्पदा सूचीमा सुचीकृत गरेका हुने हुनाले सुचीकृत सम्पदाका अतिरिक्त अन्य सबै किसिमका सम्पदाहरुको संरक्षण गर्नु अति नै महत्वपूर्ण दायित्वका रुपमा रहन्छ । नेपाल पनि सन् १९७६ देखि नै यस विश्व सम्पदा महासन्धिमा हस्ताक्षर गरी अनुमोदन गरेपछि यस महासन्धिको पक्ष राष्ट्र भए लगत्तै सन् १९७९ मा काठमाडौँ उपत्यकालाई विश्व साँस्कृतिक सम्पदा सूचीमा सुचीकृत गरेको थियो भने पछि सन् १९९७ मा लुम्बिनीलाई पनि सुचीकृत गरिएको

थियो । त्यसकारण यी सम्पदाहरुलाई युनेस्कोको विश्व सम्पदा महासन्धि अनुरुप राष्ट्रिय कानूनहरुद्धारा संरक्षण एवं व्यवस्थित गर्नु महासन्धिको पक्ष राष्ट्रको हैसियतले अत्यन्तै महत्वपूर्ण तथा आवश्यकीय दायित्व हो । सोही अनुरुप यस्ता विश्व सम्पदा सुचीमा सूचीकृत क्षेत्रको विशेष संरक्षण र ब्यबस्थापनका लागि विश्व सम्पदा संरक्षण आयोजनाहरु संचालन गरिंदै आइरहेको छ । यस आयोजना अन्तर्गत काठमाडौ उपत्यका विश्व सम्पदा स्थल अन्तर्गतका संरक्षित स्मारक क्षेत्रहरुको (हनुमानढोका दरवार क्षेत्र, पाटन दरवार क्षेत्र, भक्तपुर दरवार क्षेत्र, चाँगु नारायण, बौद्धनाथ क्षेत्र, स्वयम्भू क्षेत्र र पशुपतिनाथ क्षेत्र एवं विश्व सम्पदाको सम्भावित सूचीमा रहेको पनौती क्षेत्र )संरक्षण तथा व्यवस्थापन कार्यहरु गर्ने गरिन्छ । यसका साथै सम्भावित विश्व सम्पदा सूचीमा सुचीकृत नेपालका १५ (पन्ध) वटा साँस्कृतिक सम्पदाहरुको आवश्यकतानुसार संरक्षण एवं व्यवस्थापन सम्बन्धी कार्य पनि गरिंदै आएको छ, जस अन्तर्गत आ.ब. २०६८/६९ मा देहाय बमोजिमका कार्यहरु गरिएका थिए:

| ऋ.सं. | कार्यक्रम विवरण                                                                                                     | बजेट रु हजारमा | कैफियत |
|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|--------|
| ٩     | विश्व सम्पदा शाखाको लागि कम्प्युटर ल्यापटप अन्य खरिद गर्ने ।                                                        | <b>5</b> 3     |        |
| २     | चाँगु नारायण परिसरको अमात्य सत्तल पछाडीको पहिरो नियन्त्रण गर्ने ।                                                   | 9400           |        |
| ş     | चाँगु नारायण मन्दिरको बाहिरी गाह्रो जीणोद्धार गर्ने ।                                                               | <b>400</b>     |        |
| ٧     | चाँगु नारायण परिसरको चौघेरा सत्तल संरक्षण गर्ने                                                                     | १५००           |        |
| ¥     | अन्नपूर्ण मन्दिर जीर्णोद्धार, दरवार स्क्वायर                                                                        | хоо            |        |
| Ę     | तलेजु मन्दिर संरक्षण,भक्तपुर।                                                                                       | २७००           |        |
| ૭     | पाटन दरवारस्थित नर्सिङ मन्दिर जीर्णोद्धार                                                                           | <b>⊏</b> 0X    |        |
| 5     | अनुशरण कार्य (सात वटा क्षेत्रमा मारपात उखेल्ने )                                                                    | 900            |        |
| 9     | मंगलबजारस्थित भीमसेन मन्दिर संरक्षण, ललितपुर                                                                        | ३२००           |        |
| 90    | स्वयम्भूस्थित प्रतापपुर मन्दिरको पूर्वपट्टी ग्याविन वाल लगाउने कार्य ।                                              | ८६४            |        |
| 99    | अन्नपूर्ण मन्दिर जीर्णोद्धार, दरवार स्क्वायर                                                                        | २५०            |        |
| 92    | कला संग्रहालय भवनको मोहडा मर्मत गर्ने ,भक्तपुर                                                                      | きた犬            |        |
| 93    | पुस्तकालयको रिफरेन्स पुस्तकहरुको संरक्षण गर्ने र सुदृढीकरण गर्ने                                                    | १५०            |        |
| 98    | विभागको फर्निचरहरुको मर्मत गर्ने ।                                                                                  | ९६             |        |
| 94    | आपतकालीन संरक्षण कार्य                                                                                              | 500            |        |
| १६    | तलेजु मन्दिर पूर्व व्येको चोकमा तेलिया ईट्टा विछ्याउने ।                                                            | хоо            |        |
| ঀ७    | स्वठ नारायण मन्दिरको चारैतर्फका हराएका काठका मूर्तिहरु निर्माण गरी पुनःस्थापना र गरुढ<br>मूर्ति जीर्णोद्धार गर्ने । | 400            |        |
|       | ख.चाल् खर्चतर्फको कार्यक्रमहरु                                                                                      |                |        |
| ٩٣    | स्मारक संरक्षण तथा दरबार हेरचाह कार्यालयको छाना मर्मतको लागि KVPT लाई अनुदान दिने।                                  | 979            |        |
| 99    | काठमाण्डौ उपत्यकामा लागू गरिएको एकीकृत व्यवस्थापन योजना पुनर्लेखनसहित अद्यावधिक<br>गरी प्रकाशन गर्ने                | 840            | 6      |

| २० | विश्व सम्पदा संरक्षण एवं व्यवस्थापन कार्य सम्बन्धी प्रगति प्रतिवेदन तयार गरी UNESCO<br>लगायत विभिन्न निकायमा पठाउने ।                                                      | 900 |  |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|
| २१ | UNESCO World Heritage Sites को Tentetive List मा रहेकामध्ये लोमान्थाङलाई विश्व<br>सम्पदा सूचीमा सूचीकृत गर्न पूर्वाधार बनाउनका लागि अध्ययन गर्ने कार्यलाई निरन्रतरता दिने। | २५० |  |
| २२ | Silk road serial Nomination का लागि पूर्वधार तयार गर्ने सन्दर्भमा उक्त क्षेत्रको स्मारहरूको<br>अभिलेखन कार्य शुरु गने ।                                                    | २२४ |  |

#### स्मारकहरूको संरक्षण तथा व्यवस्थापन कार्य

नेपाल अधिराज्यभरिका स्मारकहरुको ऐतिहासिकता एवं पुरातात्विक महत्वको संरक्षण, पुरातात्विक स्थलहरुको अन्वेषण तथा अनुसन्धान, उत्खनन् एवं प्रतिवेदन तयार गर्ने जस्ता कार्यहरु यस आयोजना अन्तर्गत गरिएका थिए। कार्य क्षेत्रको व्यापकतालाई दृष्टिगत गर्दा पुरातत्व विभागले एकदमै न्यून वजेटको सीमामा रही अम्मै पनि यस किसिमका कार्यक्रमहरु संचालन गरिरहुन परेको छ, जसले गर्दा आफ्नो क्षेत्राधिकार भएतापिन उद्देश्य अनुरुपका कार्यहरु गर्न सिकरहेको छैन। तथापि विभिन्न अध्ययन अनुसन्धानबाट प्राप्त विवरणहरुका आधारमा सूचीकरण गरिएका सम्पदाहरुका लागि उपलब्ध बजेटको अधिकतम सदुपयोग गरी प्रतिफल

प्राप्त गर्न सम्पदाप्रित जनचासो अभिवृद्धि गर्ने उद्देश्यले जनसहभागितामूलक कार्यक्रम संचालनतर्फ विशेष प्रयास भईरहेका छन्। यसै प्रयास अनुरुप नै केही समय यता विभिन्न सरोकारवाला निकायहरु महानगरपालिका, नगरपालिका, वडा कार्यालय, गुठी सँस्थान, स्थानिय निकाय, निजी गुठी, गैरसरकारी संस्था एवं समुदायहरुवाट पनि लगानी हुन थालेको छ, जसलाई सकारात्मक थालनीका रुपमा लिनुपर्दछ। यस किसिमको सहभागिताले नेपालका साँस्कृतिक सम्पदाहरुको संरक्षण एवं व्यवस्थापनमा महत्वपूर्ण योगदान रहने र जनसहभागिता समेतको वृद्धि भै सम्पदा प्रतिको अपनत्व अर्थात् स्वामित्व वोध हुन जाने बलियो सम्भावना हुन आउँछ।

यस आयोजना अन्तर्गत निम्न कार्यक्रमहरु संचालन गरिएका थिए:

| ऋ.सं.     | कार्यक्रम/आयोजना विवरण                                                     | विनियोजित रकम<br>रु. हजारमा | कैफियत |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--------|
| पूर्वाञ्च | न विकास क्षेत्र                                                            | 0.00.00                     |        |
| ٩         | गोकुण्डेश्वर शिवालय, तल्लोकोप्चे, धनकुटा न.पा. ५                           | χοο                         |        |
| 2         | वराह क्षेत्र संरक्षण ,सुनसरी                                               | ५००                         |        |
| 3         | हतुवागढीको संरक्षण गर्ने , भोजपुर ।                                        | 800                         |        |
| ٧         | चौदिण्डिगढीको संरक्षण गर्ने ,उदयपुर                                        | 800                         |        |
| X         | नर्वदेश्वर महादेव मन्दिर संरक्षण, साँघुटार ओखलढुङ्गा                       | 800                         |        |
| Ę         | मुर्तियाको मूर्तिहरुको संरक्षणका लागि प्रारम्भिक कार्य शुरु गर्ने, सर्लाही | ४७७                         |        |
|           | मध्यमाञ्चल विकास क्षेत्र                                                   |                             |        |
| و         | राम मन्दिर संरक्षण , धनुषा                                                 | १५००                        |        |
| 5         | राम मन्दिर संरक्षण कार्यको गत वर्षको भुक्तानी दिने , धनुषा                 | २६००                        |        |
| 9         | सिद्धिविनायक गणेश मन्दिर संरक्षण, नड्ढेल, चित्तपोल ।                       | 800                         |        |
| 90        | तलेजु प्रवेशद्धार संरक्षण,थिमी                                             | 300                         |        |
| 99        | अशोकवारी चैत्य संरक्षण,नुवाकोट (निरन्तरता)                                 | 300                         |        |
| 92        | शिव मन्दिर संरक्षण, ईन्द्रचोक, नुवाकोट ।                                   | ४५०                         |        |
| 93        | लेलेस्थित माभापाटी संरक्षण गर्ने ,ललितपुर                                  | 800                         |        |
| 98        | पाँचखालस्थित वेटा पाटी संरक्षण ,काभ्रे                                     | 800                         |        |
| 94        | पारसनाथ महादेव मन्दिर जिर्णोद्धार, का.म.पा. ३३, ज्ञानेश्वर, काठमाण्डौं     | 300                         |        |
| १६        | कालिका मन्दिर र परिसर संरक्षण कानपुर कालापानी तल्लोटोल,काभ्रे              | 300                         |        |

| १७         | बाणेश्वर महादेव मन्दिर संरक्षण गोलढुंगा १, काठमाण्डौ ।                                   | 300        |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| 95         | उत्तरवाहिनीस्थित कान्ती भैरव मन्दिर संरक्षण, गोकर्ण                                      | 800        |
| 98         | ब्रह्मायणी लहरेदेउ मन्दिर संरक्षण, नमुना गा.वि.स. खानीगाउँ नुवाकोट ।                     | 300        |
| २०         | ल्हवँदेग मन्दिर संरक्षण, कीर्तिप्र न.पा. ४ काठमाडौं                                      | 200        |
| २१         | शिवालय संरक्षण, गोकर्णेश्वर,७ काठमाण्डौ ।                                                | 900        |
| २२         | वाल्मिकी आश्रम क्षेत्रको वातावरण सुधार गर्ने , चितवन                                     | уоо        |
| २३         | बागेहिटी माई मन्दिर परिसरको सिढि तथा ढुँगा छपाई कार्य, बागेश्वरी गा. वि.स.<br>४, भक्तपुर | २५०        |
| २४         | इचड्ड नारायण मन्दिर परिसरको सत्तल, संरक्षण,इचड्ड गा.वि.स., काठमाण्डौ                     | Xoo        |
| २५         | ब्रम्हेश्वर महादेव मन्दिर संरक्षण,कविलास ८, नुवाकोट ।                                    | 800        |
| २६         | हल्देकालिका मन्दिर संरक्षण,नुवाकोट ।                                                     | 800        |
| २७         | हरिहरपुरगढी संरक्षण,सिन्धुली।                                                            | 800        |
| २८         | गोदावरीस्थित पञ्च देवल संरक्षण, ललितपुर                                                  | хоо        |
| २९         | बुङ्गमतीस्थित ३२ पानेजूहरुको आगम घर पुनः निर्माण गर्ने ,ललितपुर ।                        | 500        |
| şо         | नालास्थित नारायण मन्दिर संरक्षण,काभ्रे ।                                                 | <b>X00</b> |
| 39         | फर्पिङस्थित भिमसेन मन्दिर संरक्षण,ललितपुर निरन्तर                                        | 9000       |
| <b>३</b> २ | नुवाकोट दरवार परिसरको तलेजु मन्दिर संरक्षण ।                                             | 9000       |
| 33         | शिवालय संरक्षण,साँखु, काठमाण्डौ ।                                                        | 800        |
| 38         | ठेचोस्थित वाल कुमारी मन्दिर संरक्षण, ललितपुर                                             | хоо        |
| <b>३</b> ४ | जगतनारायण मन्दिर परिसको पश्चिमतर्फको सत्तल संरक्षण , शंखमुल, ललितपुर ।                   | 500        |
| ३६         | उमामहेश्वरको मन्दिर संरक्षण गर्ने , गिम्दि, काभ्रे पलाञ्चोक ।                            | χοο        |
| ३७         | नुवाकोट दरवार परिसरको गारद घर संरक्षण ।                                                  | 3400       |
| ३८         | वाल्मिकी आश्रम क्षेत्रको वातावरण सुधार को अधुरो कार्य पुरा गर्ने , चितवन                 | хоо        |
| ३९         | बाणेश्वर महादेव मन्दिर संरक्षण कार्य पुरा गर्ने गोलढुंगा १, काठमाण्डौ ।                  | χοο        |
| 80         | साततले दरवार संग्रहालयको टिकट काउण्टर सहितको भवन निर्माण गर्ने ।                         | 9290       |
| ४१         | बनेपा न.पा.स्थित टुकम्पो गणेशपरिसरको सत्तल संरक्षण गर्ने                                 | хоо        |
| ४२         | मुक्तिनाथ मन्दिर संरक्षण कार्य , मुस्ताङ्ग                                               | 3400       |
| ४३         | बराह क्षेत्रमा ढुंगा विछ्याउने कार्य गर्ने ।                                             | २५०        |
| ४४         | गलकोटस्थित कालिका मन्दिर संरषण,वाग्लुङ्ग ।                                               | 800        |
| ४४         | गोरखा दरवार र दरवार परिसरको सिंढी तथा अन्य सुधार गर्ने ,गोरखा                            | २५०        |
| ४६         | गोरखा संग्रहालय परिसरको रुख विरुवाहरुको गोडमेल, मलखाद र औषधी उपचार<br>गर्ने (सालवसाली )  | १५०        |
| ४७         | गणेशस्थान स्थित कुलदेवी मन्दिरको छाना मर्मत गर्ने , गोरखा                                | २००        |
| ४८         | लम्जुङ्ग दरवार परिसरको भत्केको पर्खाल स्रंरक्षण गर्ने ।                                  | χοο        |
| ४९         | परशुरामेश्वर मन्दिर परिसरको सम्पदा संरक्षण गर्ने, अर्घाखाँची ।                           | хоо        |
| ध्यपशि     | वमाञ्चल विकास क्षेत्र                                                                    |            |
| χo         | काक्रेविहारमा पुरातात्विक बगैचा बनाउने कार्य गर्ने सुर्खेत निरन्तर।                      | Koo        |
| 49         | भूर्तिकास्थित पञ्चदेवलहरुको संरक्षण गर्ने, दैलेख                                         | X00        |

| ४२ ।        | पजारुस्थित १३ छोर्तेनहरुको संरक्षण, जाजरकोट                                               | ५०० | _ |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---|
| ४३ व        | दुल्लुस्थित पाथर नाउलीको संरक्षण, दैलेख                                                   | χοο |   |
| X8 1        | पादुकास्थानस्थित गादिघर पुनः निर्माण गर्ने ,दैलेख                                         | ९३० |   |
| <b>XX</b> 3 | नर्वदेश्वर महादेव मन्दिर संरक्षण, साँघुटार ओखलढुङ्गा                                      | хоо |   |
| प्र६ 1      | पचली भैरवको पश्चिम तर्फको पाटी संरक्षण कार्य गर्ने ।                                      | 90  |   |
| ५७ ।        | शिव मन्दिर संरक्षण,जुप गा.वि.स. अछाम                                                      | o   |   |
| <b>X</b> 5  | बैतडीस्थित सप्त देवल संरक्षण, वैतडी                                                       | хоо |   |
| ५९ :        | तल्लादेही ३ स्थित डिलासैनी भगवतिको संरक्षण, वैतडी ।                                       | хоо |   |
| ६०          | अजयमेरु कोट हाटगाउँस्थित देवलहरु संरक्षण, डडेलधुरा                                        | ९५० |   |
| <b>६</b> 9  | काठमाण्डौ जिल्ला कलंकीस्थित सुनार पाटी संरक्षण गर्ने                                      | ३५० |   |
| ६२          | लाटामाडौस्थित उजेली गाउँको देवलहरुको संरक्षण डोटी                                         | хоо |   |
| <b>Ę</b> Ę  | काडामाडौस्थित बडीमालिका मन्दिरको संरक्षण, डोटी                                            | хоо |   |
| <b>E</b> 8  | बडीमालिका मन्दिर ( भण्डारण) संरक्षण, कैलाशमाण्डु-२, बाजुरा, सेती                          | хоо |   |
| ξX          | आपतकालीन संरक्षण                                                                          | ७९१ |   |
| ६६          | ख.चाल् खर्चतर्फको कार्यक्रमहरु                                                            |     |   |
| ६७          | पूर्वाञ्चल विकास क्षेत्र                                                                  |     |   |
| ६८          | सावित्रीदेवी र बुढा गणेश मन्दिर संरक्षण, फुलवारी ७ देवीटार ओखलढुङ्गा                      | १५० |   |
| ६९          | धर्मेश्वर महादेव मन्दिर संरक्षण,सप्तरी                                                    | 800 |   |
| 90          | चिसंखु कोतगढीको वातावरण संरक्षण, दियाले ६,ओखलढुंगा ।                                      | १४० |   |
| ৩৭          | मध्यमाञ्चल विकास क्षेत्र                                                                  |     |   |
| (92)        | ब्रह्मायणी लहरेदेउ मन्दिर संरक्षण कार्य पुरा गर्ने । नमुना गा.वि.स. खानीगाउँ<br>नुवाकोट । | 700 |   |
|             | शिवालय संरक्षण,गोकर्णेश्वर,७ काठमाण्डौ ।                                                  | २०० |   |
| ७४          | उमामहेश्वरको मन्दिर संरक्षण गर्ने , गिम्दि, काभ्रे पलाञ्चोक ।                             | २०० |   |
| ७४          | स्बच्छन्द भैरव मन्दिर परिसरको वातावरण संरक्षण , चित्लाङ्ग ।                               | 900 |   |
| હ્          | श्री गुबु कालिका भगवती मन्दिर संरक्षेण, लापिलाङ्ग - १, दोलखा ।                            | 300 |   |
| ಅಲ          | विष्णुदेवी मन्दिर संरक्षण, पाँगा कीर्तिपुर ।                                              | хоо |   |
| ৩৯          | पुरानो नैकाप पाटी संरक्षण, काठमाण्डौ                                                      | хоо |   |
| ७९          | कालिन्चोक मन्दिर संरक्षण, ठोसे गा.वि.स. वडा नं. ६, रामेछाप ।                              | १५० |   |
| 50          | रामेछाप चिसापानीस्थित नारायाण मन्दिरस्थित सत्तल संरक्षण                                   | 0   |   |
|             | सिद्धिवनायक गणेश मन्दिर संरक्षण, नङ्गेल, चित्तपोल ।                                       | २३३ |   |
| -2          | बनारसस्थित साम्रज्यश्वर महादेव मन्दिर परिसरको काष्ठकलाहरुमा रसायनिक<br>उपचार गर्ने भारत । | २०० |   |
| 53          | वनारसस्थित पशुपति वृद्धाश्रमको संरक्षण गर्ने , भारत ।                                     | २०० |   |
| 58          | ब्रह्मायणी मन्दिर परिसरको सत्तल संरक्षण देउपुर, काभे (निरन्तरता)                          | 700 |   |
| <b>5</b> X  | तार्के घ्याडको मर्मत सम्भार गर्ने , सिन्धुपाल्चोक ।                                       | 300 |   |
| 54          | मकवानपुर गढी संरक्षण गर्ने , मकवानपुर (निरन्तरता)                                         | 300 |   |
| 59          | मत्स्य नारायण परिसरको विष्णुदेवी मन्दिर संरक्षण, मच्छे गाउँ (निरन्तरता)                   | २५० |   |

| 55  | रौतहट पतौरा गा.वि.स.स्थित शिव मन्दिर संरक्षण गर्ने निररन्तर | 500  |
|-----|-------------------------------------------------------------|------|
| 5٩  | पश्चिमाञ्चल विकास क्षेत्र                                   |      |
| 93  | नरसिंह गुम्वा संरक्षण कार्य ,मुस्ताङ                        | 9400 |
| 98  | विरञ्चोकस्थित देवी मन्दिर संरक्षण, गोरखा                    | 900  |
| ९४  | मुसिकोटको संरक्षण गर्ने ,गुल्मी                             | २००  |
| ९६  | सितलामाई मन्दिर संरक्षण,आरुपोखरी गा. वि.स.४, गोरखा          | १५०  |
| ९७  | भैरव स्थान सत्तल संरक्षण, पाल्पा                            | २५०  |
| ९८  | मध्यपश्चिमाञ्चल विकास क्षेत्र                               |      |
| ९९  | शिवालय मन्दिर संरक्षण,घोडा गा.वि.स. ५, घोडाकोट, रोल्पा ।    | २००  |
| 900 | जुम्ला द्वादश चैत्य संरक्षण,जुम्ला                          | २००  |
| 909 | शिवालय मन्दिर संरक्षण,स्युजा दाङ्ग                          | २००  |
| १०२ | सुदुरपश्चिमाञ्चल विकास क्षेत्र                              |      |
| 903 | केदार मन्दिर संरक्षण,वाथाली,वैतडी ।                         | 300  |
| 908 | चन्दननाथ मन्दिर संरक्षण कार्य, कोल्टी,वाजुरा                | २५०  |
| 904 | मालिका देवी मन्दिर र किल्ला संरक्षण, वर्छैन ९ डोटी          | २५०  |

#### अध्ययन अनुसन्धान तथा प्रकाशन, जनचेतना अभिवृद्धि, प्रशिक्षण तथा क्युरियो प्रमाणीकरण

साँस्कृतिक सम्पदाहरुको संरक्षण एवं व्यवस्थापनका सन्दर्भमा पुरातत्व विभाग नै नेपाल सरकारको एक मात्र त्यस्तो अधिकारिक सरकारी निकाय हो जसलाई यस सम्बन्धी सम्पूर्ण अधिकार ऐन लगायत विभिन्न कानूनहरुद्धारा नै व्यवस्थित गरिदिएको छ । त्यसैले पुरातत्व विभागले आफ्नो क्षेत्राधिकारमा रहेको अन्य विभिन्न किसिमका कार्यहरुका

अतिरिक्त सम्पदा संरक्षण एवं व्यवस्थापनका सन्दर्भमा अत्यन्तै महत्वपूर्ण पक्ष मानिने अभिलेखिकरण (Documentation), अध्ययन, अनुसन्धान र तिनका आधिकारिक प्रतिवेदन तथा अन्य सामग्रीहरुको प्रकाशन गरी सम्बन्धित सम्पूर्ण सरोकारवालाहरुका अतिरिक्त जनसाधारण समक्ष जानकारी दिने कार्य पनि नियमित रुपमा नै गर्दै आइरहेको छ । यस अन्तर्गत आ.व. २०६८ ६९ मा देहाय बमोजिमका कार्यहरु गरिएका थिए:

| सि.न. | कार्यक्रम/आयोजना विवरण                                                                                                                                                                          | विनियोजित<br>रकमरु.हजारमा | कैफियत |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|--------|
| ٩     | सप्तरी जिल्लास्थित खोक्सार पुरातात्विक स्थलको नापनक्शा तयार गर्ने ।                                                                                                                             | २००                       |        |
| 2     | महाकालेश्वर मन्दिरको अध्ययन प्रतिवेदन तयार गर्ने, इचोक गा.बि.स.७, सिन्धुपाल्चोक                                                                                                                 | 940                       |        |
| ą     | मिटयानीमठको अध्ययन प्रतिवेदन सिहतको संरक्षण योजना तयार गर्ने महोत्तरी                                                                                                                           | 940                       |        |
| 8     | नुवाकोट दरवार क्षेत्रमा रहेका सम्पदाहरुको डूईङ्ग डिजाईनसहितको विस्तृत अध्ययन<br>प्रतिवेदन तयार गर्ने ।                                                                                          | २५०                       |        |
| x     | रनिवास मठको अध्ययन प्रतिवेदन तयार गर्ने, वारा                                                                                                                                                   | १५०                       |        |
| Ę     | प्राचीन नेपाल छपाइ ३ अंकमध्ये अंक १८० प्रकाशन गर्ने                                                                                                                                             | <b>5</b> 8                |        |
| و     | अञ्चलगत र जिल्लागत वर्गीकृत सूची प्रकाशन गर्ने ।                                                                                                                                                | 800                       |        |
| 5     | पुरातात्विक जीर्णोद्वार सम्बन्धी जनचेतना अभिवृद्धिका लागि अभिमुखीकरण कार्यक्रम<br>संचालन गर्ने धनुषा जिल्ला                                                                                     | 800                       |        |
| 9     | भारतभरी छरिएर रहेका नेपाली सम्पदाहरुको सूची तयार गर्ने ।                                                                                                                                        | 400                       |        |
| 90    | स्थानीय शिक्षक,आमा समूह, क्लवलगायतका पदाधिकारीहरु लाई कपिलवस्तु जिल्लामा<br>रहेको पुरातात्विक स्थलाहरुको महत्व, संरक्षण तथा सम्बर्द्धन सम्बन्धमा जनचेतना<br>कार्यक्रम सञ्चालन गर्ने,कपिलवस्तु । | 300                       |        |

| 99 | बैतडी र दार्चुला जिल्लाका स्थानीय शिक्षक,आमा समूह लगायतका पदाधिकारीहरुलाई सम्पदाहरुको संरक्षण तथा सम्बर्द्धन सम्बन्धमा जनचेतना कार्यक्रम सञ्चालन गर्ने, बैतडी। | 800 |
|----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 92 | सम्पदा संरक्षणको सहकार्यको लागि गुठी संस्थान, सरोकारवाला संघ संस्था,विज्ञहरुसँग<br>अन्तर्क्रिया र गोष्ठी आयोजना गर्ने ।                                        | १८६ |
| 93 | महत्वपूर्ण सम्पदाहरुको फोटोग्राफी सहितको पुस्तक प्रकाशन गर्ने ।                                                                                                | 900 |
| 98 | रानीकोट दरवार क्षेत्रको परिक्षण उत्खनन् सहितको अध्ययन प्रतिवेदन तयार गर्ने , गुण्डु<br>गा.वि.स. भक्तपुर ।                                                      | 900 |
| 94 | शैलेश्वरी मन्दिरको गुरुयोजना तयार गर्ने, डोटी                                                                                                                  | २५० |
| १६ | दार्चुला जिल्ला उकुस्थित भग्नावशेषहरुको प्रस्तर वास्तुअंशहरुमध्येको डुईङ्ग डिजाईन तयार गर्ने                                                                   | २५० |
| 99 | रल्ली गा.वि.सस्थित दरवार परिसरको (राजारानीको देवल )भग्नावशेषको अध्ययन<br>प्रतिवेदन तयार गर्ने, डोल्पा                                                          | २०० |
| 95 | दैलेखस्थित पादुकास्थानको अध्ययन प्रतिवेदन सहितको संरक्षण योजना तयार गर्ने ।                                                                                    | 200 |
| 99 | सल्यानस्थित फलेवाङ्ग दरवारको अध्ययन प्रतिवेदन तयार गर्ने ।                                                                                                     | 940 |
| २० | प्राचीन नेपाल छपाई (अंक १८१,१८२, १८३)                                                                                                                          | १६६ |
| २१ | ऐतिहासिक,धार्मिक तथा पुरातात्विक स्थल र सम्पदाहरुको विभिन्न स्थानमा फोटो प्रदर्शनी।                                                                            | १५० |
| २२ | ऐतिहासिक, पुरातात्विक स्थलहरुको छायाङ्गन गरी अभिलेख तयार गर्ने                                                                                                 | १५० |
| २३ | डिजिटल प्रविधिमा निर्मित फोटोहरुलाई पोजेटिभ तयार गरी व्यवस्थित फोटो लाईब्रेरी<br>तयार गर्ने ।                                                                  | 900 |
| २४ | फोटोग्राफि शाखाको सुदृढीकरणको लागि सामग्री खरीद                                                                                                                | ૭૪  |
| २४ | सप्तरी जिल्लास्थित खोक्सार पुरातात्विक स्थलको नापनक्शा तयार गर्ने ।                                                                                            | २०० |
| २६ | क्षेत्रिय संग्रहालय धनकुटाको ब्रोसियर छपाई गर्ने ।                                                                                                             | 900 |
| २७ | योजना मुल्यांकन तथा प्रकाशन शाखा र पुरातत्व शाखाको भौतिक सुदृढीकरण गर्ने                                                                                       | 300 |
| २८ | ईञ्जिनियरिङ्ग शाखाको लागि कम्प्यूटर ,प्रिन्टर र ल्यापटप खरिद गर्ने ।                                                                                           | २०० |
| २९ | क्यूरियो शाखाको डिजीटल मेसिन खरिद गर्ने ।                                                                                                                      | 900 |
| 30 | क्यूरियो शाखाको लागि प्राप्त हुने नयाँ कोठामा फर्निचर खरिद गर्ने ।                                                                                             | 900 |
| 39 | क्यूरियो शाखाको स्रक्षात्मक ट्याग छपाई गर्ने                                                                                                                   | 300 |

## संग्रहालयहरूको व्यवस्थापन तथा अन्य कार्यहरू

उपर्युक्त कार्यहरुका अतिरिक्त पुरातत्व विभागले आफ्नो क्षेत्राधिकारभित्र रहेका विभिन्न किसिमका समय सापेक्ष कार्यहरु पनि गर्दै आइरहेकै छ । खासगरी पुरातत्व विभागको स्थापनाकाल भन्दा अगाडिदेखि नै स्थापित एवं संचालनमा रहेका विभिन्न संग्रहालयहरूको आवश्यक व्यवस्थापन र संचालन गर्ने जिम्मेवारी पिन पुरातत्व विभागकै क्षेत्राधिकारका रुपमा आधिकारिक रुपमा रहेंदै आएकोले यस सम्बन्धी आवश्यकीय रुपमा पिन विभागले कार्य गर्दै आइ नै रहेको छ । यसका अतिरिक्त यस किसिमका अन्य कार्यहरू अन्तर्गत देहायका कार्यहरू गरिएका थिए:

| सि.न. | कार्यक्रम/आयोजना विवरण                                                     | विनियोजित<br>रकम रु. हजारमा | कैफियत |
|-------|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|--------|
| ٩     | क्षेत्रिय संग्रहालय धनकुटामा खानेपानीको व्यवस्था गर्ने ।                   | 939                         |        |
| २     | धनकुटा संग्रहालयको लागि कम्प्यूटर सहितको प्रिन्टर खरिद गर्ने ।             | 90                          |        |
| ş     | धनकुटा संग्रहालयको लागि आवश्यक पर्ने फर्निचर खरिद गर्ने ।                  | 99                          |        |
| 8     | क्षेत्रिय संग्रहालय धनकुटामा सुरक्षा अङ्गको सेन्ट्री पोष्ट निर्माण गर्ने । | 900                         |        |
| ¥     | प्राचीन मुद्राहरु खरिद गर्ने (सालवसाली ) राष्ट्रिय मुद्रा संग्रहालय        | १५०                         |        |

| Ę  | राष्ट्रिय मुद्रा संग्रहालयको स्वर्ण महोत्सवको उपलक्ष्यमा (निकलको) सिक्का निस्कासन गर्ने | 900         |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| 9  | धातुकला संग्रहालय भक्तपुरका लागि सौर्य उर्जा जडान गर्ने ।                               | २५०         |
| 5  | काष्ठकला संग्रहालय का लागि सौर्य उर्जा जडान गर्ने                                       | ₹00         |
| ٩  | धनकुटा संग्रहालयको प्रदर्शनी कक्ष विस्तार गर्ने                                         | २००         |
| 90 | कपिलवस्तु संग्रहालयको शोकेस निर्माण गर्ने ।                                             | <b>३</b> 00 |
| 99 | कपिलबस्तु संग्रहालयको वातावरण सुधार गर्ने ।                                             | १८२         |
| 9२ | गोरखा संग्रहालय परिसरको रुख विरुवाहरुको गोडमेल, मलखाद र औषधी उपचार गर्ने (सालवसाली)     | १५०         |
| 93 | गोरखा संग्रहालयको सामाग्री व्यवस्थापन गर्ने ।                                           | २००         |
|    | क्षेत्रीय संग्रहालयमा सेफ्टीट्यांकी निर्माण गर्ने, पोखरा ।                              | १५०         |
| 98 | कपिलवस्तु संग्रहालयमा संग्रहालय भवनको विधुत वायरिङ्ग गर्ने ।                            | 900         |
| 94 | सुर्खेत संग्रहालयको भवन निर्माण कार्य पूरा गर्ने, सुर्खेत                               | 500         |
| १६ | सुर्खेत संग्रहालयको वन निर्मित भवन को आन्तरिक सुदृढीकरण कार्य गर्ने ।                   | 800         |
| ঀ७ | राष्ट्रिय संग्रहालय छाउनीका लागि सोलार प्यानलका लागि व्याट्री खुरिद गर्ने ।             | 800         |
| 95 | क्षेत्रीय संग्रहालय पोखराको ब्रोसियर छपाई गर्ने ।                                       | 900         |
| 99 | क्षेत्रीय संग्रहालय, पोखरामा प्रतियोगितात्मक शैक्षिक कार्यक्रम सञ्चालन गर्ने ।          | १५०         |
| २० | क्षेत्रीय संग्रहालय धनक्टाको ब्रोसियर छपाई गर्ने ।                                      | 900         |

यस प्रकार पुरातत्व विभागले आफ्नो स्थापनाकालदेखि नै ऐन नियम तथा अन्य कानूनहरु मार्फत नेपाल सरकारद्वारा प्राप्त क्षेत्राधिकारभित्र रही नेपाली साँस्कृतिक सम्पदाहरुलाई पुरातात्विक अन्वेषण, उत्खनन्, अध्ययन, अनुसन्धान एवं अन्य विभिन्न माध्यमवाट अभिलेखीकरण गर्दै तिनको आवश्यक संरक्षण एवं व्यवस्थापन गर्दै आइरहेको छ । यसका साथै यस्ता सम्पदाहरुका सम्बन्धमा अभिलेखीकरण गरिएका तथा अन्य किसिमका जानकारी सर्वसाधारणमा उपलब्ध गराउनका लागि प्रकाशन गर्ने कार्य पनि गर्दै नै आइरहेको छ भने विभागमा कार्यरत जनशक्तिलाई अम्म परिष्कृत एवं दक्षता

अभिवृद्धि गर्नका लागि स्वदेशी तथा विदेशी तालिमहरुमा समेत सहभागी बनाउने कार्यलाई त्यित्तकै निरन्तरता दिदै आइरहेको हुँदा भविष्यमा पिन सम्पदा सम्बन्धी दक्ष विशेषज्ञहरुको अभाव हुन निदनेतर्फ विभाग सचेत रहँदै त्यसतर्फ आवश्यक कार्यहरु गर्दै आइरहेको छ । उल्लेखित कार्यहरुका अतिरिक्त पुरातत्व विभागले आन्तरिक रुपमा विभाग तथा यस अन्तर्गतका विभिन्न निकाययहरुको कार्यालयीय व्यवस्थापनका लागि पिन विभिन्न कार्यक्रमहरु मार्फत अभ सुदृढ गर्दै लैजाने सन्दर्भमा आवश्यकीय कार्यहरु पिन गर्दै नै आइरहेको छ ।

## प्रधानमन्त्री जंगबहादुर राणाका समयको नेपाल - भोट युद्धका ऐतिहासिक सामाग्री

#### Eye

| म्बासन् ज्यागाउँ ४  | म्बर                   | 948            |
|---------------------|------------------------|----------------|
| का म्याजा करा घर    | मा रेग्रेन्बस्मको छए   | 39             |
| छ। एगमा के          | द्ध लंप बीगुम्बामा     | 18             |
| प्रजाहर             | -३ नाजाड्यार्डमाः      | -65            |
| <u>लामकागेलुँचर</u> | र प्रमाधट              | 8              |
| फ्लाक् गाउँमाः      | ३१ वेषाधि घर           | ч              |
| लडानी न में गार्डग  | र्डबाट बुलुहोसमा नर्फ् | बसेगयाका घर १६ |
| ता जाड:का           | हं फ्लाक् की           |                |
| प्रजाधर -           | इ दोहरगुम्बाका         |                |
| वेगरिघर             | 0 4 40.5               | 22.5           |

नाहापदी श्री प्रारम्भितिहर का हुनुरमा श्रीज नर गंधी एस मेर् जह क वर्गणा जी बार ने भी चहाइ पठायाका चाइ या रा अन या हाग मिछ प्राक्षेत्र निये ना कृती या सालि किये निज्ञामा जीत ठाउमा सुविका हो ना भैना तिया न जवी जले ठहुई से ही जगा मा राश्री वैद्याल गाई और श्री ए बान्या कुर की नजवीज गरिरा अनु भनी ने बी वक्त नुभयाको अर्थ हा वा पानी को प नी सुविका जगा पनी विधाय हु सुई साना पिना के र वेदा के। ठेशा ना गरिको राहारी मा रास्न याका मग्रां अधि स्वाल राजी की खाइ या मुखे निग्रा भा जिल्लाको सुज के ही द्य द्याको क् उठन हिन्त सक् हिता उसना गुम्बा व्यक्ति को एगमा कालवात्री मा पक्षी पाका भेदार हित्को तप मील १८१२ हाल मिति मा बाइवरी विशेष मा भेवेठक मा अपादम मिनिस् सो हेव का शेत्रहरी भोदाहरू लेबाया के का गन

| न्य               | <u>सिल</u>          |
|-------------------|---------------------|
| माञ्च गुम्हावरुपा | साम्डेगाईको         |
| 229               | कित्दः - १          |
| क्रीच             | # ATA # 9           |
| क्षिश्वम          | हिंदि है कि         |
| फ्यह व क्या       | 1                   |
|                   | हे जिस्वा गाउँवक्षा |
| माम्बा ।          | कुंगा - 9           |
| व्यास             | ठाँगा गाउँ ब्रुग    |
| खाङ्बागाउका       |                     |
| नहास्त्रीहरू      | कां सावान् कोः      |
|                   |                     |

| नुषु १          | नाये न                     |
|-----------------|----------------------------|
| हिम्पे-         | <b>डिं, दु</b> ष्ठा हि — 9 |
| 一番和 9           | द्योगप गाउँ वस्मा          |
| षेमा १          | निमा - 9                   |
| व्यातगार्वको    | हिंद्दि बक्ष्य             |
| रोसे मृती       | ला प् च भीवा १             |
| थावा कि जो      | हेगुम्बाव ध्या             |
| नाम्दिड्        | E al E                     |
| फेलाम           | थौंगा गाउँवक्षा            |
| षान् जी गाउँ    | 是例如此是这种是大型的                |
| नीष्का १        | ्ड प्रकार                  |
| छ। इ.स          | र्जकर ९                    |
| फुपूर्वाडः जिन् | कुगा कि ध्याव क्या         |
| कासा १          | छाम्बारासि १६ची            |
| कि हि सि छ      | हाबारें १                  |
| स्मापागार्डको   | न्हा सा व क्याः            |
|                 | र्वे द्विहित्दः - १        |
| केया ।          |                            |
| सुना गुक        | हिस्प हो <u>जे</u> - 9     |
| कुम्ता १        |                            |
| 39.000          | द इक् मिंगा गार्डवक्सा     |
| न्युद्ध गाउँका  | सद्भः १                    |
|                 |                            |

| भिया है                     |                   | होंने देशाउँवध्या               |  |  |
|-----------------------------|-------------------|---------------------------------|--|--|
| १८ न उति है                 |                   | र प्ते हेस्या गार्डवस्या        |  |  |
| रि <b>र्ट</b><br>उर्द्रसेगा |                   | का मान म्ह्या १                 |  |  |
| द्रमा ब्रुग क्यावर          | वस्या             | हिन्दी <b>दिनी</b> - 9          |  |  |
| क्रेम्बे खेवर               | व <del>ञ</del> ्ज | के नेन्जेल्द्र-                 |  |  |
| र्न ग्याप कि रि             | - द्वेबर- १       | थोर्ज छात्र । १<br>ति माहित्र १ |  |  |
| क्ना गा उर्द का जवान ५४     |                   |                                 |  |  |
| प्रथम आयाडम                 | दी: धरोज २ का हिन | न मा आर्षु प्रमाका जुगाका कि छा |  |  |
| मा र ल्या जा जा.            | ग्यान् दि हिं १   | 2                               |  |  |

श्री प्राद्म मिनिष्टर्का हुजरमा कम्पागडर्क रेलिसनक सिंधनी वार ने बीच ब्राईप ठायाको जुगाकि ध्वाको गोदाम् छए मा आमाडवरी ११रोज २ सम्म प्रत्की जले महजर्दा त्रसाको । पाधी र पाधी र पाधी को ही १०पाधी सम्मको गरि सुवाब जमो हन पाध्या का का गजा. व सो जिस् सा श्रेका १३३६१ ग्झा छन् कि ध्या आड्यना उना अर्थर्या हानश्च्छी दिनचण्या देवीपलन् मामेलगराई भामसमजगुन्ग रिवनार्ड माकामगरे छे सजानापनी आड् कि द्या भिन्नव नासाका सजाना घरनेयारी निनेधरमा सनानारासन्याका मगन्यो मुकाम कुगा कि द्वाश्वम्

# सेवदी १३ रोज रुमा

भी प्रार्म् मिनिस्रकाह्नुरमा कर्मागुड एक गेलि सुनक सिंबनी बाउने बी च द्रार्प ठायाको और गजरल श्री नाथ और भेरवना थ औ बर्म की महि दुर्ज पल न्थर पिषा ५० कामी सार्किट नोष्वम् २५ कुगा विस्थाना आह्

प्रेम्बलियोगिर्वञ्च अरिबीहत्पलस् न् विपार्यक्कर्यारमा वञ्चा दुर्गीवक्त के पनी शिषा १६ के हैं माव हु। सनि सिक्षा आवसी जिस् उदि हु-भार्जना कामगर ला रसहका क्राको सिकावकी आयका क्रालाई इते कुगामा । कु रूँ मा इह नाप रून के पनी विपाद ह लाई र इन्का भा स्माके रा महिमासोत् के १४५ सामा भानपुगत्या गरि जीनजीन छाउँ मा पलन्कप तार्हें इत उसे ठाउँमा एसर जो चाहिना माफि क् ताकी त ने यार गरा उना वाई पळन्पलन्का अडा अडामालाम्वाधी डाक्सरसका चारी चला उद्देग इमनी नगेरा लेबरें गर्न इनलाई १४ म दिना लाई बाना के र रोजका जनहीं रमानाका हिमावले भारपाकेरा अरिया स्नेत्कोहा जी री दु हु आगरि माजी चाहिम्सला तह कित्विं तिचहाई पठाउँला नेपाल बाहाडवाट टिमुसा ताराम्रा विल भयाकोर मध्येसवार भायाको छोका भूमाराविल् भे साबार के हैं आया का में इपल्यन विषा यलासी बाड वाला मात्याधारी में द क्रोजले बार्वाकी का रहें छ त्या का राज्यारि प्राउन मनी क्रिशा आयाको अर्थक नएका गजन याएगर्न हो लाकी भनी भएसका नजवीज गरिहे याथीं जगामगा माडाकर झाका पलन्षिपावला सी बाड वाला मवेले १४मे न्हा कोर सर्ष्याई सिक तिसी हरू डाक्वार उठिगमापकी रस्ट्यरमा नारातगरा जोठह्याको ज्या भेस किया पृद्धी मात्र काग जगरि वितिगर्नस कियेला भैला तेवकका चित्रले ठद्राञ्चा अलेर जगाजगामा रहनाले संदास इह लाईका गजका नागी हगिर प गर्ड देखेरिमु यार्झाका र सर लाई भन्या नाहा सम्मूप हतीयाताम् वा वियाको पुग्नाको इनाले अडकन सकेन कहे सँग पनी भरवर सराम र आरा आर्वन से नरक पतान्य जित्र विद्यालाई तागीत लेबदेगर्छ मेरणकागादामको एसट मन्यावसी नहिएदनगयापनी वि गर्नेजामा यहाए जलान पनि नड़ न्या हो लाकी भैमान साता गढ़ ने स्रोह

6

जाका नजवीजले जो ठहराई वक्त नुई छ भे मा अडावार क पतान्मले जैं पाडे ले रम ह का ज्या आम्हानी र चलान भया की ज्या बेंदी मलाई लेकी पठा या को ने रिज ह जुरमा चहाइ प हा या को इंतर भे जा हे रहो ला मुकाम इ गा कि हता शुक्स

माम्।भनको

उपान मिका जैवारक रोलि। सेंहावर पांडे खजी विसिष्टिमान सिंगु जभडारी हर्ले उस्तर्म गया देशी डिक्स वाट हासी निका आनन्द के भैना येड टा चिठी आसे भो मेलेर सिट्स लुक्ट सामापिना मा जियेबाई निक्ष गर्नेपर्छ भैगा छमक्सल बगावरतेश्वर भोष्णकाविकर्समा विशेष या उनप्राउदे गर्छ उतावार प्रापान प्रापाकी ज वाफ्केही आउँदैन भा हा मुगा का आड़ कि स्नावना उँटा अलिक् छिलड़ नगयाका अर्थ भन्या हुन रवारमाजिभयावमाजिम् मेलुवामारालगाई एरातकाउ चा र रातकागज गरिवनार्वनलागी र झास्त्र हावासाद्रेलाग्यापद्यो पनि सिपाही हरूलाईका मलाउँ माबराम इतन् भनि व लोहा वा लाग्या पदी छोडि न्या गर्छ अव भोरेदिनमा हिसित्माक जगाका भोया मुखीमाहरू लाइदाकी नहाइ हरी हजरका अकवाल वनाई फुल्याद्वत्रावसका क्रागरी अवहा मी अने इ भागी गयाकारे तीय नी सवै किकाउ छे। आफ्तावैदवेपार पतिगर्दे हा मी खुरी भेवस्को भनी भेकन तर्दत्हरूको पर कार् रा व कि हेर्री हो मी तर्फि ये को हिरियाज का के नन हा था रेमा कन भी माज क्रामाख्य पि हिन्द्रकी नकी वन्होवस गर्नुपदी नसी ठहली द भो चा हरू मंग निमी हरूका दा ज्याई का गृह के ही भोर नर्फ मिषाही इनग माका छन् कि नैता जुए मुंखे मसँग वालाई एकाई से अपछ्गरी के

## **ABOUT THE AUTHORS**

Prof. Dr. Bina Poudyal

Department of NeHCA

TU, Kirtipur

Dr. Gopal Dhaubanjar

Associate Professor

Trichandra College, Ghantaghar

Suresh Suras Shrestha

Chief Archaeological Officer

DoA

Mrs. Mangala Pradhan

Chief of Bhaktapur Durbar

MCM Office

Bhishma Banskota

**Technical Assistant** 

DoA